
dez perguntas
do MAM Educativo
para a mediação
cultural



2 3

Dez perguntas  
do MAM Educativo  
para a mediação  
cultural



4 5

Créditos
p. 168

Texts in English
p. 116

Participantes
p. 108

O que levamos quando 
um ciclo se encerra? Um 
depoimento sobre tornar-se 
parte do MAM Educativo
Bárbara Góes
p. 102

10

Quais estratégias 
da reconstrução de 
comunidades na 
descolonização também 
podemos utilizar na  
arte-educação? Algumas 
ideias sobre educação 
antirracista no museu
Daniel Cruz
p. 56

5

Como poetizar no  
caos ordinário da vida?  
Uma reflexão poética  
na exposição Elementar: 
fazer junto
Luna Aurora
p. 92

9

Como fazer junto com 
a comunidade escolar? 
Reflexões a partir do 
relacionamento com 
escolas parceiras
Maria Ferreira e Sansorai 
Oliveira, em diálogo com as 
professoras Cintia Mello, Lucila 
Guedes de Oliveira, Terezinha 
Buchebuan e Mariana Longo 
p. 42

4

O que pode 
a presença 
educativa em 
exposições? 
Experiências  
de leitura coletiva 
no museu
Caroline Machado
p. 84

8

Nosso trabalho 
alcança um final? 
Começo, meio 
e começo na 
mediação cultural
Pedro Queiroz e 
Bárbara Góes
p. 36

3

O que é a 
artesania no 
saber-fazer 
mediação? 
Amanda Falcão
p. 74

7

O que são 
dispositivos de 
mediação? Uma 
conversa entre 
educadores sobre 
recursos de apoio 
em exposições
Amanda Santos
p. 24

2

Dez perguntas  
do MAM Educativo  
para a mediação cultural
Cauê Alves, Mirela Estelles  
e Valquíria Prates
p. 8

Como desafiar 
a hierarquia dos 
sentidos na me-
diação cultural? A 
potência da mul-
tissensorialidade 
no acesso às artes
Leonardo Sassaki
p. 66

6

Para que 
serve a arte? 
Contribuições da 
mediação cultural 
para a conquista 
do direito à cidade
Amanza Alves	
p. 14

1

O MAM Educativo  
e a mediação cultural
Elizabeth Machado
p. 6



6 7

	 O Museu de Arte Moderna de São Paulo tem o orgulho de 
apresentar este livro sobre o MAM Educativo, setor pioneiro entre os 
museus brasileiros e referência incontornável no campo da mediação 
cultural. Desde sua criação, o Educativo do MAM se estabeleceu como 
um espaço de pesquisa, experimentação e formação, que alia a exce-
lência profissional ao compromisso de ampliar o acesso à arte moder-
na e contemporânea.

	 A presente publicação traz textos de educadores do MAM que 
propõem perguntas fundamentais para a mediação cultural, abrindo um 
campo de reflexão que dialoga com práticas e debates de relevância na-
cional e internacional. Mais do que apresentar respostas prontas, este 
livro nos convida a pensar a mediação como gesto de escuta, de acolhi-
mento das diferenças e de construção compartilhada de conhecimento.

	 Ao longo de décadas, o MAM Educativo consolidou-se como mode-
lo pela consistência de seus programas e ações, assim como pela inovação 
e pelo profissionalismo de sua equipe. Como produto de um núcleo reconhe-
cido por seu papel na formação de públicos diversos – estudantes de todas 
as idades, professores, pesquisadores, especialistas, iniciantes ou visitantes 
ocasionais –, esta publicação reafirma a vocação do MAM de ser um espaço 
vivo, plural e que valoriza o pensamento crítico e acessível para todos.

	 É, portanto, com satisfação que entregamos este livro, certos 
de que ele contribuirá para o fortalecimento do campo da mediação 
cultural e para a renovação das práticas educativas nos museus do 
Brasil e do mundo.

	
Elizabeth Machado
Presidente da Diretoria do Museu 
de Arte Moderna de São Paulo

O MAM Educativo
e a mediação cultural



8 9

Dez perguntas do MAM Educativo 
para a mediação cultural
Cauê Alves, Mirela Estelles
e Valquíria Prates

São Paulo, novembro de 2024
		
	 Leitores (de mundo),

	 Este livro é a realização de um desejo: queremos compartilhar as reflexões so-
bre a mediação cultural que fazemos no Museu de Arte Moderna de São Paulo (MAM 
São Paulo), e como essa prática é fundamental para a construção de um espaço de 
diálogo e pertencimento na cidade.

	 Em 2023, realizamos a mostra Elementar: fazer junto, integrando no espaço 
expositivo uma seleção dos acervos artístico e pedagógico do museu e reunindo, 
no catálogo, um conjunto de textos e referências vivenciados pelo MAM Educativo 
como fundamentos do convívio com os públicos e entre as áreas em seus projetos, 
atividades e programações. Entre as ideias presentes na exposição, destacou-se nos 
encontros e conversas o entendimento de que o primeiro passo para a concretização 
do “fazer junto” é o cuidado com a construção de nossa compreensão do “outro”, que 
deve ser reconhecido como um agente ativo de transformação de espaços e visões de 
mundo, com direitos e dignidade, mesmo que suas habilidades e responsabilidades se-
jam diferentes das nossas. O outro, seja um profissional de uma área distinta do museu, 
seja um visitante, sempre nos ajuda a entender quem somos e como podemos nos rela-
cionar com o nosso entorno. Essa abordagem tem sido essencial para criar programas 
e espaços inclusivos e acolhedores, onde quem quiser exercitar o sentimento de fazer 
parte de um coletivo possa chegar e ficar o tempo que sentir ser necessário.

	 A exposição foi uma oportunidade de olhar para o acervo a partir de uma 
confluência entre as áreas de educação e curadoria do MAM, aproximando os ele-
mentos da natureza de temas recorrentes na arte. Além disso, tais elementos foram 
os princípios conceituais para uma compreensão do nosso lugar no planeta como 
agentes de transformação física e simbólica. Tanto a curadoria quanto a educação 
elegem estratégias para a mediação, que podem passar pela expografia, pelos tex-
tos de parede ou pelo diálogo entre as obras e o público. Cada núcleo da exposi-
ção refletia essa interligação, mostrando como a arte pode expressar e investigar 
a relação entre nós, humanos, e a natureza, sem deixarmos de nos compreender 
também como parte dela. Afinal, a cultura não se opõe completamente à natureza, 
já que toda prática cultural é também uma prática ecológica, mediada pela técnica 
e por símbolos. Essa consciência de interdependência ambiental – incluindo grupos 
híbridos de outras espécies e culturas – é um dos objetivos da mediação cultural 
praticada diariamente no museu. 

	 A ferramenta principal desse exercício – que se traduz em programas, proje-
tos, atividades e gestos – é a linguagem, em suas expressões variadas, dando forma 
às interações entre trabalhos artísticos, espaços do MAM São Paulo e do parque, 
artistas, públicos e funcionários do museu. O diálogo aberto e a possibilidade de 
troca de experiências são fundamentais para que possamos construir algo comum 
no encontro entre educadores e visitantes. A reciprocidade nas interações é uma con-
dição indispensável para que o “fazer junto” realmente aconteça, mesmo que nossas 
visões de mundo variem ou se desencontrem. Na maioria das exposições o conceito 



10 11

curatorial antecede as proposições educativas, mas quando a curadoria também 
compreende o próprio trabalho como mediação cultural e como parte do campo  
da arte-educação, levando em conta, desde o início, práticas educativas, há mais  
do que uma coincidência temporal entre ambas: há sincronia, continuidade e rela-
ções de interdependência.

	 Na mediação cultural podemos encorajar e fortalecer a sensação de perten-
cimento e participação, não apenas a um espaço físico, mas a diferentes escalas de 
coletividade. Essa conexão é essencial para fomentar a empatia e a solidariedade 
entre nós. No MAM São Paulo, chamamos de “experiências poéticas” os exercícios 
de criação artística realizados durante as visitas educativas. Essas experiências são 
projetadas como processos pedagógicos que não apenas nos introduzem às obras, 
mas também nos convidam a participar ativamente da criação.

	 Durante as visitas educativas ao museu, as interações entre nós – visitantes e 
equipe educativa – geram diferentes leituras e interpretações do mundo. Essas conver-
sas instigam um olhar sensível e crítico sobre os contextos sociais, culturais e ambien-
tais que permeiam as obras de arte. Em vez de partir de um sentido já sedimentado ou 
já dado pela curadoria, a vontade é de inventar outras possibilidades. Nessas situações, 
as obras sempre podem ganhar novos sentidos, permitindo que cada um de nós traga 
suas experiências de vida, saberes e perspectivas para as conversas. A partir dessas 
reflexões, somos incentivados a experimentar processos de leitura e criação, sendo 
possível imaginar outros modos de viver, tanto em termos de expressão artística quan-
to de interação social. Esse exercício criativo não se limita ao espaço do museu: ele 
se estende à nossa vida cotidiana, inspirando professores a implementar atividades 
em sala de aula e famílias a realizar projetos artísticos e criativos em casa. A proposta 
do MAM Educativo é que a arte não seja vista como algo distante, e sim como possi-
bilidade de expressão e comunicação, como ferramenta de transformação pessoal e 
social. O museu, assim, se transforma em um espaço de participação pública, onde 
todos podemos expressar nossas individualidades e, ao mesmo tempo, nos conectar 
com os outros. Ao contrário de ser um lugar apenas para a contemplação e conserva-
ção de obras, o MAM se abre como uma arena, espaço para diálogos, para a criação 
coletiva, enfim, espaço para fazer juntos. 

	 Ao integrar a arte ao cotidiano, o que se deseja é ir além da experiência 
de visitação ao museu para ver arte, buscando contribuir para a formação de uma 
consciência crítica e criativa. A mediação cultural propõe que nós, como visitantes 
de espaços culturais, sejamos criadores de leituras, sentidos e significados parti-
lhados. Partindo desse entendimento, o museu se torna um ateliê aberto, um la-
boratório de ideias e pesquisas, onde a experimentação e a inovação são sempre 
bem-vindas. O MAM, mais do que um lugar de encontros e de reflexão, se torna um 
local de valorização de uma diversidade de saberes e culturas. Ao promover a ideia 
de participação e de “fazer junto” nas experiências poéticas realizadas pelo MAM 
Educativo, buscamos construir um espaço onde cada um de nós possa se sentir 
acolhido e incentivado a participar ativamente na intersecção entre arte, cultura e 
natureza, reconhecendo o outro como parceiro nesse processo que é fruto de uma 
série de pesquisas. Esta publicação é um convite a refletirmos a partir de dez das 

perguntas fundamentais que fazemos a nós mesmos diariamente no exercício da 
mediação cultural como arte-educação no museu.

	 Começamos enfrentando o fato de que a arte, frequentemente vista como 
um campo reservado exclusivamente à elite cultural, tem a capacidade de transcen-
der barreiras e conectar comunidades. Diante da pergunta Para que serve a arte?, 
Amanza Alves argumenta que a mediação cultural é essencial para que a arte cumpra 
seu papel social – ela pode ser um meio de expressão estética e uma ferramenta para 
a construção de uma cidade mais inclusiva. No contexto urbano, a arte pode atuar 
como um agente de resistência, reflexão e democratização de acesso, possibilitando 
que vozes historicamente marginalizadas encontrem espaço nas narrativas culturais.

	 Na segunda parte do livro, a partir da pergunta O que são dispositivos de 
mediação?, Amanda Santos convoca a equipe do MAM Educativo a explorar esse 
conceito. Os dispositivos de mediação são ferramentas e estratégias que facilitam a 
interação entre o público e as obras de arte, e podem variar de folders informativos 
a experiências imersivas, materiais de apoio e outros recursos, sempre com o intuito 
de expandir as possibilidades de conversa na visita ao museu. A criação desses dis-
positivos deve levar em conta as necessidades e as possíveis expectativas do público, 
estimulando a curiosidade e o diálogo, com uma abordagem colaborativa na qual 
educadores, artistas e comunidade explorem juntos as possibilidades de criação de 
experiências significativas com as obras.

	 Pedro Queiroz e Bárbara Góes nos oferecem uma perspectiva sobre a conti-
nuidade do trabalho em mediação cultural, respondendo à pergunta Nosso trabalho 
alcança um final?. Eles questionam se o trabalho realizado por educadores em mu-
seus realmente tem um fim, ressaltando que ele é um ciclo em constante renovação. 
Cada atividade de mediação não deve ser vista como um evento isolado, mas como 
parte de um processo contínuo de aprendizado e descoberta. No MAM São Paulo, 
essa visão é aplicada na forma como as exposições e as programações são con-
cebidas e desenvolvidas. Cada visita, cada oficina e cada conversa com o público 
contribui para um ciclo de experiências que se desdobram ao longo do tempo. Essa 
abordagem cíclica não apenas enriquece a experiência do visitante, mas também for-
talece a comunidade do museu.

	 Para responder à pergunta Como fazer junto com a comunidade escolar?, 
Maria Ferreira e Sansorai Oliveira focam nas ações de relacionamento com escolas 
parceiras do MAM São Paulo como um exemplo de uma forma pela qual o museu 
pode se conectar com a educação formal. Essa relação permite que a arte seja uti-
lizada como um recurso pedagógico valioso, abordando questões sociais, culturais 
e ambientais. As reflexões das professoras Cintia Mello, Lucila Guedes de Oliveira, 
Terezinha Buchebuan e Mariana Longo mostram que, ao integrar a arte ao currículo 
escolar, os educadores podem experimentar processos que levam a uma educação 
mais crítica e reflexiva. A arte se torna, assim, um meio de explorar a identidade,  
a diversidade e a inclusão, contribuindo para a formação de cidadãos mais cons-
cientes e engajados.



12 13

	 Daniel Cruz apresenta uma análise sobre as estratégias de descolonização e 
suas implicações, implementadas por ele nas visitas mediadas durante a exposição 
Elementar: fazer junto, respondendo à pergunta Quais estratégias da reconstrução 
de comunidades na descolonização também podemos utilizar na arte-educação?. 
A reconstrução de comunidades requer o reconhecimento das narrativas e vozes  
que foram silenciadas. No contexto do MAM São Paulo, isso se reflete em iniciati-
vas que promovem uma educação antirracista e inclusiva por parte dos educadores 
do museu. Essas estratégias não apenas ampliam o acesso à arte, mas também 
incentivam a reflexão crítica sobre questões sociais e históricas, buscando criar um 
ambiente no museu onde todos possam se sentir representados e valorizados, numa 
tentativa de fazer da arte um espaço de construção de identidade e resistência.

	 Leonardo Sassaki nos convida a refletir a partir da pergunta Como desafiar  
a hierarquia dos sentidos na mediação cultural? e nos lembra que, muitas vezes, 
a experiência de mediação artística é predominantemente visual, relegando outros 
sentidos a um papel secundário. Sassaki argumenta que a mediação cultural deve 
desafiar essa hierarquia, explorando a multissensorialidade como um caminho para 
ampliar o acesso à arte. O texto aponta para iniciativas que estimulam o toque, a 
audição e até mesmo o olfato, e por meio da ativação dos sentidos podem criar uma 
experiência mais rica e inclusiva, permitindo que diferentes públicos se conectem com 
as obras de maneiras únicas.

	 Em O que é a artesania no saber-fazer mediação?, Amanda Falcão discute 
esse conceito propondo uma “pedagogia da artesania”. Com essa ideia, a educadora 
sugere que a mediação não é apenas uma prática técnica, mas um ato de criação que 
envolve saberes diversos, seja em processos de formação contínua de educadores, 
incentivados a experimentar diferentes metodologias e abordagens, seja ao se trans-
formar em um espaço de aprendizado coletivo, onde educadores e visitantes constro-
em juntos novas narrativas sobre a arte.

	 Caroline Machado traz uma reflexão sobre a pergunta O que pode a presença 
educativa em exposições?. Para além das diversas ações, como visitas mediadas, 
oficinas e leituras coletivas, essas experiências são fundamentais para engajar o pú-
blico, transformando a visita ao museu em um momento de reflexão e interação, além 
de constituírem um importante laboratório de formação para a equipe, que aprende a 
fazer lendo textos e mundos.

	 O texto-visita de Luna Aurora propõe um “percurso poético” na exposição 
Elementar: fazer junto, sugerindo que a arte pode ser uma forma de encontrar 
beleza e significado no cotidiano. Como poetizar no caos ordinário da vida? é 
a pergunta da educadora, que nos convida a ver a arte como uma extensão das 
nossas vivências e experiências, tornando-se uma possibilidade de ressignificação 
e de transformação pessoal.

	 Por fim, Bárbara Góes compartilha suas reflexões sobre o que significa fazer 
parte do MAM Educativo, respondendo à pergunta O que levamos quando um ciclo 
se encerra?. A presença no MAM São Paulo deixa marcas duradouras, bagagens de 

experiências e aprendizagens que se perpetuam ao longo do tempo, e cada ciclo que 
se encerra abre espaço para novos começos – como o da educadora, cujo texto foi 
seu último trabalho como parte do MAM Educativo. Ao encerrar um ciclo, somos con-
vidados a refletir sobre as experiências e aprendizados que levamos conosco. O que 
importa não é apenas o que foi vivido, mas como essas experiências moldam nossa 
compreensão e conexão com a arte.

	 Ao explorar cada uma das dez questões, percebemos que o MAM São Paulo 
não é apenas um museu: é um espaço de transformação social, de parcerias e diá-
logos abertos, onde a arte se conecta profundamente com a vida e as histórias das 
pessoas. É um convite para que todos façam parte dessa jornada como agentes ati-
vos na produção de sentidos, memórias e cultura, construindo juntos um futuro mais 
inclusivo e poético. A mediação cultural, assim, se torna um caminho para a realização 
do potencial transformador da arte na sociedade, sendo um campo de luta e um can-
teiro de obras devido à possibilidade de ver e ser visto, de fazer parte de algo, de criar 
presentes e futuros. É um lugar onde repensamos narrativas do passado e do futuro, 
imaginando como elas poderiam transformar o mundo.

	 Essas perguntas são um convite para que você tenha momentos de refle-
xão a partir de suas próprias respostas. Mais do que encontrar soluções, nos in-
teressa incitar o pensamento, porque quando as perguntas estão bem elaboradas, 
elas nos levam para mais longe do que a mera resolução de problemas. E, assim 
como nós escrevemos esta carta, aguardamos a chegada das correspondências 
de vocês, leitores, que se sentirem instigados a partilhar tanto as suas respostas 
quanto outras perguntas.

	 Com vocês, estamos aqui.



14 15

1- Para que serve a arte? 
Contribuições da mediação 
cultural para a conquista do 
direito à cidade
Amanza Alves



16 17

Toda vez que eu dou um passo o mundo sai do lugar
Mas toda vez que eu dou um passo o mundo sai do lugar 

Siba e a Fuloresta (2007)

	 Aqui, compartilharei minhas lembranças da época em que eu tinha quinze 
anos de idade – por razões especiais, esses momentos ficaram imortalizados na mi-
nha memória. Convido todas as pessoas para andar ao meu lado ou para sentar-se em 
um local confortável e ler a história que contarei. 

	 Trata-se de uma de minhas primeiras visitas a um espaço museal como pú-
blico e em grupo, e quero falar sobre como essa experiência vive até hoje em minha 
prática educativa no Museu de Arte Moderna de São Paulo. Nessa história, irei revelar 
que, apesar das obras que visitamos, o ponto central da minha experiência foram as 
trocas efêmeras com educadores. Afinal, a pintura da parede, a textura do chão, o 
som que ecoa no entorno da sala, os cheiros que atravessam o corpo e o movimento 
que o espaço nos convida a fazer interessam tanto quanto uma obra de arte para uma 
criança. Para mim, adolescente na época, interessou a troca entre as pessoas presen-
tes. Vamos lá: como essa visita mediada aconteceu? 
	
	 “Para que serve a arte?”, perguntou um educador na Fábrica de Cultura, den-
tro de um ônibus a caminho do museu, transporte gratuito que levava toda a turma 
que realizava cursos livres nesse equipamento cultural – na época, eu estudava foto-
grafia lá. O educador indagou sobre o propósito da arte, que não sacia a fome e nem 
enche a barriga. Em seguida, um silêncio coletivo se instalou no ônibus. Como uma 
semente plantada durante o trajeto entre o museu e minha casa, aquilo foi crescendo, 
crescendo e sendo regado ao longo de anos.

	 O que sei é: visitar o espaço cultural me trouxe um sentimento de acolhimen-
to, de comunidade, de pertencimento instantâneo a um novo lugar e às pessoas com 
as quais eu me identificava. A pergunta persistente do educador – “para que serve a 
arte?” – encontrou espaço para se expandir em minha mente. A resposta ainda não se 
revelou por completo, mas uma certeza se faz presente hoje: a arte não serve apenas 
para alimentar o corpo, mas para nutrir a força do imaginário, coletivo ou individual. E, 
neste ponto, um tanto quanto ideológico, cabe salientar que, considerando-me uma 
artista periférica, a arte muitas vezes se tornou uma fonte de sobrevivência e, sim, a 
partir dos recursos recebidos pude encher a barriga e alimentar o corpo, para além 
do amor de produzi-la. Logo, percebo que a resposta pode se desdobrar em cama-
das complexas. Essa pergunta, lançada pelo educador, tornou-se mais do que um 
questionamento isolado: transformou-se em uma jornada, uma busca contínua pelo 
significado da arte em minha vida e na vida daqueles que, como eu, encontram na 
expressão artística um momento de calmaria ou de relembrar o caos para resistir.

	 Mesmo sem encontrar uma resposta direta para a pergunta do educador, 
percebo que essa visita a um espaço artístico desempenhou um papel significativo 
em minha vida. Ao trabalhar na área da educação, diretamente no atendimento ao 
público, costumo refletir sobre a importância do acolhimento oferecido em espaços 
culturais. Quando chega um grupo – após guardarmos as mochilas, movimentarmos o 

Educadora Amanza Alves com grupo em mediação (Programa de Visitação, agosto de 2024).   
[Educator Amanza Alves leading a group mediation (Visitation Program, August 2024)]. Foto [Photo]: Luan Santos. 



18 19

corpo com alongamento e sentarmos em círculo no chão (na maioria das vezes, pois 
cada visita ocorre de maneira dinâmica) –, para exercitar a mente, costumo perguntar: 
o que o museu guarda? As respostas variam entre esculturas, antiguidades, quadros 
e pinturas de arte moderna. No entanto, a palavra “história” surge muitas vezes como 
uma verdade incontestável. Isso me leva a refletir sobre as diversas histórias possíveis 
dentro do museu: qual é o ponto de vista de quem conta a história, tanto na expografia 
quanto na mediação cultural? 

	 Quando considero histórias como a minha, percebo que é fascinante a respon-
sabilidade do educador – quando ainda criança, saí de casa em direção a um espaço 
cultural e guardei essa memória por mais de duas décadas. O educador, com cuidado, 
transforma sua palavra em troca e, com isso, convida cada corpo a refletir para que 
as histórias presentes ali se tornem parte do museu, e vice-versa, por ao menos uma 
hora de visita – não de maneira material, mas enriquecendo a memória do museu com 
as histórias de cada visitante, para além da obra. Acredito muito nas pegadas huma-
nas em tom poético e político, e que elas deixam histórias no solo de cada território.  
A porta do museu guarda pegadas invisíveis aos olhos humanos – de pessoas como eu,  
quando o visitei pela primeira vez. Guarda pegadas de pessoas que, por testemunha-
rem seu direito à cidade1 sendo negado e também por sofrerem violências, podem  
não compreender o espaço museal como espaço de “bem-vinde”, por este ser um 
“cubo branco”.2

	 O educador caminha junto com essas pegadas. O pertencimento surge como 
uma questão crucial, especialmente para aqueles que, como eu, se consideram “su-
jeita periférica”. Esse termo foi criado pelo pesquisador Tiarajú D’Andrea para definir 
características e situações que as pessoas vivenciam nos territórios populares a partir 
da década de 1990, sendo elas: periferia como classe; periferia, favela, periférica e pe-
riférico como posicionamentos político-territoriais; organização em coletivos; atuação 
política vinculada com a arte e a cultura; produção de conhecimento sobre si e sua 
história também nas universidades; sistematização da própria história; ser quem irá 
se autorrepresentar sem mediações em espaços como política, academia, arte etc.; a 
partir do combate aos estigmas e preconceitos, passa a ter orgulho de ser periférico; 
essa geração passa a debater mais sistematicamente as opressões raciais, os gêne-
ros e os direitos LGBT em outro patamar; consciência ecológica; o direito à diferença 

como bandeira; intensificação da utilização dos meios digitais (D’Andrea, 2020, p. 31). 
Em resumo, Tiarajú define:

As sujeitas e os sujeitos periféricos aqui apresentados constituíram-se 
historicamente por uma série de circunstâncias. Na atualidade, em um 
mundo que prega cada vez mais a prosperidade, o individualismo e o 
empreendedorismo, sujeitas e sujeitos periféricos seguem mobiliza-
dos propondo equidade radical entre os seres humanos e baseados 
em um pressuposto de bem-estar geral [grifo nosso] (D’Andrea, 2020).

	 A realidade no acesso a esses espaços, muitas vezes, envolve desafios a se-
rem vencidos, como, por exemplo, depender de pegar um ônibus gratuito, financiado 
pela prefeitura, a partir de uma escola ou instituição. A segregação entre os espaços 
públicos e privados é imposta não apenas por questões arquitetônicas, mas também 
pelas dificuldades prévias para se chegar nesse espaço. São questões que dizem 
respeito ao direito à cidade, para além da moradia, à saúde, à educação, ao lazer, à 
cultura e ao saneamento, que hoje interferem de modos completamente diferentes no 
cotidiano de bairros ricos e de bairros periféricos. O acesso aos equipamentos cultu-
rais se dá para além do ônibus, também de difícil acesso, ao Parque Ibirapuera.

1. O direito à cidade é a ideia de garantia da população ao acesso pleno a moradia, água, lazer, saneamento, 
transporte, serviço público, arte, cultura, participação na vida urbana, saúde e inclusão. O conceito é 
conhecido e definido por Henri Lefebvre, sociólogo e filósofo francês, que publicou o livro O direito à cidade 
em 1968.

2. Na arte, o termo “cubo branco” define o espaço expositivo convencional (ou convencionado a partir do 
início do século XX) de um equipamento cultural, como museus ou galerias, devido à sua caracterização, 
na maioria das vezes com paredes brancas e iluminação neutra com o foco na obra exposta. O espectador 
deveria ter uma relação espiritual com a obra, sem nenhuma outra interferência, daí o desaparecimento 
branco da arquitetura e o afastamento de uma obra em relação à outra. O termo “cubo branco” se consolida 
e recebe a primeira crítica consistente a partir da publicação, em 1976, do livro No interior do cubo branco: a 
ideologia do espaço da galeria, do artista visual e crítico de arte Brian O’Doherty.

Contação de histórias realizada pela equipe educativa (Família MAM, julho de 2024). [Storytelling session 
conducted by MAM’s Education Department team (Family MAM, July 2024)]. Foto [Photo]: Luan Santos. 



20 21

	 É por meio dessas questões que encaro a importância do educador em pro-
porcionar uma experiência coletiva – algo que ressoa em mim, pois cada visita evoca 
a sensação do meu primeiro dia no museu, tornando-se, portanto, uma forma de 
autorreflexão. Destaca-se a relevância dos espaços de educação não formal e do pro-
cesso de acolhimento para criar um ambiente em que cada visitante se sinta verda-
deiramente pertencente. Então, como transformar, na mediação de arte, o sentimento 
de pertencimento e a consciência de poder se relacionar com o território?

	 Em um dia de formação junto à equipe do Educativo, ver pela primeira vez 
a obra Clássico (Corinthians x Palmeiras) (2003), de Dora Longo Bahia, presente na 
exposição Elementar: fazer junto, em 2023, despertou em mim uma lembrança parti-
cular desse olhar de fora do ônibus e dos trajetos diários da minha vida. Esse trajeto, 
apesar de lento, foi marcado pela obra de Longo Bahia, que, ao som de uma música 
punk, transmitiu a sensação de aceleração e movimento da correria da cidade e da 
locomoção da periferia ao centro. A obra é uma gravação feita dentro de um ônibus, 
no trajeto da Praça da Sé até São Miguel Paulista, bairro da Zona Leste de São Paulo, 
próximo à minha moradia atual. Hoje, relaciono a obra com o início da minha história, 
quando compartilhei sobre o dia em que visitei o espaço museal, desacelerando e 
absorvendo cada detalhe durante o caminho do ônibus escolar, transitando do centro 
para a periferia.

	 Refletindo sobre essa jornada, surgiu em mim o reconhecimento da impor-
tância de ter participado daquela visita, de ocupar a cidade e outros lugares – pois, 
ao acessá-los, somos, de certa forma, acessados por eles. O papel do Educativo 
vai além de facilitar a chegada aos espaços culturais: seus impactos têm a ver com 
democratizar, tornar acessível, e a gratuidade dos programas educativos visa não 
apenas a que acessemos, mas que sejamos acessados por esses espaços.

	 Atividades de educação e mediação cultural em museus, realizadas por in-
tegrantes do Educativo, para mim, despertam uma aproximação entre nossas vidas 
e a produção de artistas, muitos dos quais nem conhecíamos anteriormente. Essa 
intersecção de linhas dentro de um quadro pode dialogar com as linhas de nossas 
próprias histórias, as cores podem evocar sensações, e o tema da obra, mesmo que 
não seja o tema de nossas vidas, pode desencadear memórias sensoriais.

	 Diante disso, surge a ideia de uma oficina na qual trajetos se entrelaçam a 
partir de uma cartografia afetiva. Como podemos mapear o que está em nossa me-
mória? A proposta da Oficina de Cartografia da Memória nos guia pelo mapa mental 
de nossas lembranças, resgatando detalhes do trajeto diário, desde nossa casa até 
o museu. A oficina busca, de maneira artística e poética, compartilhar esses lugares 
com aqueles que estão dentro do museu, criando um encontro entre o cotidiano e as 
obras expostas. Como materiais, usamos giz de cera, papel vegetal e lápis. Percurso poético musical para bebês na exposição Paisagens Férteis, do artista Santídio Pereira (Família 

MAM, julho de 2024). [Poetic musical path for babies in the exhibition Paisagens férteis [Fertile Landscapes], 
featuring artist Santídio Pereira (Family MAM, July 2024).] Foto [Photo]: Luan Santos. 



22 23

	 Ao fechar os olhos e refletir sobre o trajeto até o museu, surgem diversas 
sensações. Foi rápido, agonizante, caótico, assim como a obra de Dora Longo Bahia? 
O frio sentido no trajeto, por exemplo, pode se relacionar com a obra A Line in the 
Arctic #8 [Uma linha no Ártico #8] (2012), de Marcelo Moscheta. A vista do céu em 
um dia com muitas nuvens pode se relacionar com a obra Céu (1998), de Marcelo 
Zocchio. Ou, então, a minha felicidade em estar nesse momento presente parece as 
luzinhas que brilham na obra Estrelas azuis (para sol) (2008), de Sandra Cinto. E, assim,  
surpreendi-me com a diversidade de abordagens. Cada pessoa desenhou seu trajeto 
de maneira única – alguns em linha reta, outros em círculo, sem seguir uma ordem 
cronológica. Frases misturadas a desenhos, pontos afetivos que passavam de pada-
rias – porque a compra de pão quentinho deixa as manhãs melhores – até os relatos 
dos dias corridos e pegadas firmes no concreto.

	 Finalmente, o grupo caminhou pelo espaço da exposição, deixando as obras 
fazerem parte de suas histórias. Foi um momento em que a obra de arte deixou de 
ser algo distante e se integrou às narrativas pessoais. Um momento de transformar o 
extraordinário em algo cotidiano. Um momento em que convidamos o nosso corpo a 
não mais entrar rígido no espaço expositivo, a não ser um corpo que olha a obra na 
parede com um distanciamento maior que um metro além da linha pintada no chão. 
Um momento em que eu, como educadora, encorajei o grupo a sentir o espaço, assim 
como as opiniões favoráveis ou contrárias que pudessem surgir. É possível que aque-
la uma hora de visita seja eternizada na mente de alguém presente e, a partir disso, 
surjam novas histórias e possibilidades coletivas de se transformar o espaço cultural. 
Entrar em uma mediação é permitir acessar novas informações que podem nos mar-
car por anos e, com isso, gerar estímulos coletivos rumo à construção de espaços de 
educação popular transformadora – como gerou em mim, aos quinze anos de idade.

Referências bibliográficas

D’ANDREA, Tiarajú.‌ Contribuições para a definição 
dos conceitos periferia e sujeitas e sujeitos periféricos. 
Novos Estudos Cebrap, São Paulo, v. 39, n. 1, jan.-abr. 
2020. Disponível em: https://www.scielo.br/j/nec/a/
whJqBpqmD6Zx6BY54mMjqXQ/?format=pdf. Acesso em: 
14 maio 2025.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante da imagem.  
São Paulo: Editora 34, 2013.

MUSEU DE ARTE MODERNA DE SÃO PAULO.  
Elementar: fazer junto. São Paulo: Museu de Arte  
Moderna de São Paulo, 2023. 

SIBA; FULORESTA. Toda vez que eu dou um passo o  
mundo sai do lugar [CD]. Recife: Trama, 2007.



24

2- O que são dispositivos de 
mediação? Uma conversa entre 
educadores sobre recursos de 
apoio em exposições
Amanda Santos



26 27

	 Uma exposição de arte pode ser um convite para mergulhar na pesquisa ou na 
experimentação artística de alguém ou de algum grupo. A forma como esse mergulho 
é feito depende do quão rasa ou profunda é a exposição, e do quão disposto a mer-
gulhar o público está. A depender da experiência de cada um, ou das caraterísticas 
da exposição, podemos sentir que é preciso um bote salva-vidas para atravessá-la. 
Se a exposição é um mar, quem dirige o bote salva-vidas é o setor Educativo, que 
precisa dispor de sensíveis e criativas formas de mediar experiências de visitas com 
os mais diversos públicos recebidos no museu. Para isso, a cada novo ciclo expositi-
vo, a equipe educativa faz o próprio mergulho, em processos de pesquisa e formação 
pedagógica que contemplam os temas essenciais das novas exposições.
	
	 Esses processos podem ser complexos ou compactos, a depender das cir-
cunstâncias de cada ciclo. De todo modo, nós, educadores, vamos encontrando 
formas, individuais ou coletivas, de ir traçando roteiros para as visitas mediadas. 
Eles são como mapas que desenham caminhos para experienciar a exposição, e 
costumam ser estruturados de forma porosa, contemplando possibilidades para mu-
danças de trajeto, passagens secretas, atalhos e até saídas de emergência. Para 
estruturar tais caminhos, alguns roteiros podem se constituir ou fazer uso de certos 
dispositivos cujas naturezas, materialidades e objetivos são diversos. Tais dispositi-
vos fazem parte da produção de conhecimentos e práticas construídas pelos setores 
educativos de diversas instituições, porém, muitas vezes, são pouco valorizados ou 
percebidos, se restringindo aos contextos dessas equipes. Por isso, este texto se 
dedica a tais dispositivos.

	 Em ocasiões mais técnicas, costumo chamá-los de dispositivos de mediação, 
mas, a depender do contexto, pode haver outros nomes. No Educativo do Museu de 
Arte Moderna de São Paulo, por exemplo, os chamamos de “dispositivos de media-
ção de experiências poéticas”. Vale pontuar que, na ocasião da exposição Elementar: 
fazer junto, várias das experiências poéticas construídas e registradas em vídeo pelo 
MAM Educativo foram exibidas ao lado das obras do acervo do museu que compu-
nham a exposição, propiciando diferentes modos de criar relações com os trabalhos 
ali presentes. 

	 Um exemplo de dispositivo de mediação que costumamos usar em diferentes 
contextos, e que esteve presente na mostra Elementar: fazer junto, são as dinâmicas 
de público-curador. Elas consistem em disponibilizar para o público, individualmente 
ou em grupo, uma palavra, texto ou imagem que sirva como guia para escolher uma 
obra da exposição. Em seguida, conversamos sobre as relações que surgem a partir 
da conexão criada entre os dispositivos e as obras. Esse é apenas um exemplo, pois 
os dispositivos de mediação podem se materializar de muitas outras formas, podendo 
ser, inclusive, imateriais.

	 Buscando uma definição que abrangesse a natureza plural e transversal dos 
dispositivos de mediação, fui pega pela curiosidade de saber como meus companhei-
ros de trabalho definiriam o tema, quais palavras e metáforas eles usariam para isso. 
Essa curiosidade redirecionou a rota desta escrita, me fazendo ouvir antes de escre-
ver. E, assim, perguntei para os educadores da equipe do MAM Educativo o que são 

Dispositivo de mediação desenvolvido na exposição Diálogos com cor e luz (março de 2023).  
[Mediation device developed for the exhibition Diálogos com cor e luz [Dialogues With Color and Light]   
(March 2023).] Foto [Photo]: Milena de Oliveira.



28 29

dispositivos de mediação e em quais contextos costumam usá-los, ou se existe algum 
contexto no qual eles sentem necessidade de usá-los. Ouvi cada um em conversas 
separadas, transcrevi o que foi dito e, por fim, costurei as falas umas nas outras, numa 
espécie de fabulação baseada em fatos reais.

	 Como era de se esperar, me encontrei e me senti contemplada nas mais diver-
sas respostas coletadas, mas, ainda que sejamos uma equipe bem alinhada, nenhuma 
resposta foi exatamente igual a outra: a diversidade de palavras para descrever o que 
são os dispositivos de mediação evidencia a diversidade de perspectiva, de pesqui-
sa e de foco de cada educador. Achei bonito acompanhar isso e ouvir, por exemplo, 
na fala da Carol – educadora cuja pesquisa entremeia artes visuais, cultura popular 
e dança – a palavra “corpo” se repetindo numerosas vezes. Ou ouvir da Amanza – 
educadora e fotógrafa cujo interesse permeia o direito à ocupação da cidade – que o 
próprio lugar onde se realizam as visitas atua como um dispositivo de mediação.

	 Daqui em diante, o texto ganha outras vozes, que me auxiliam na tentativa de 
dizer o que são os dispositivos de mediação. São as vozes da equipe de educadores 
do MAM Educativo, formada por: Amanda Falcão, Caroline Machado, Luna Aurora 
Souto, Sansorai de Oliveira, Leonardo Sassaki, Maria Ferreira, Amanda Alves, Ana 
Flávia dos Reis, Daniel Cruz, Gabe Nascimento, Pedro Queiroz e eu, Amanda Santos.

Amanda Santos: O que é dispositivo de mediação?

Naná (Ana Flávia dos Reis): Acho que pensar sobre o que é um dispositivo é pensar 
em algo material, e que a partir dele você consegue ter começos. 

Luna Aurora: Eu vejo os dispositivos de mediação como plataforma para a gente 
poder fazer o nosso trabalho. E acho que existem plataformas que são básicas e 
indissociáveis do nosso trabalho, como, por exemplo, o corpo.

Gabe: Penso muito na ideia de uma extensão do corpo.

Carol: Dispositivo de mediação é todo aquele recurso que você usa e que vai além do 
seu corpo. Penso que a mediação acontece sempre a partir de você, da sua fala…

Amanza (Amanda Alves): Ele é um complemento à fala. Indo um pouco para esse 
lugar, a nossa fala também é um dispositivo, mas o dispositivo de mediação, para 
além da fala, é um complemento a ela. 

Luna Aurora: Eu acho que o corpo é um dispositivo de mediação mais básico: sem 
corpo, não rola nada. A voz também é, como o corpo – a gente pode ir especificando 
isso. Mas não são os únicos: a gente pode pensar em outros dispositivos, outras 
plataformas que dão contorno para essa mediação. 

Sansorai: Eu acho que pode ser qualquer coisa mesmo – essa experiência eu 
aprendi aqui, no MAM. É a forma como eu falo, pode ser algum material que a gente 
crie especificamente para a obra, para fazer a mediação, pode ser uma música, uma 
dança, é muito múltiplo.

Carol: Pode ser uma imagem que você traz e que não está ali, na exposição, um 
texto, um jogo que se cria, um tecido, enfim… as materialidades são imensas: tudo 
que você traz, que não está em você, é um dispositivo de mediação.

Luna Aurora: Livros, imagens, jogos, brincadeira, poesia, um monte de coisa.

Maria: Pode ser outra coisa, esse dispositivo pode ser poético também. Por 
exemplo, eu posso estar diante de uma obra e trazer dispositivos sinestésicos para 
fazer com que essa obra seja percebida de forma mais sensorial. É uma licença 
poética também.

Amanza: O material pode ser algo sensível – no sentido de um cheiro –, pode ser 
uma dança, algo sonoro, algo tátil. 

Sansorai: Um exemplo: se são crianças muito pequenas, em uma faixa etária de 
dois a quatro anos, eu entendo que o reconhecimento da experiência, para elas, está 
muito balizado pelo toque, pelo sentir. Se eu tenho um espaço expositivo que não 
propicia isso, eu preciso de um dispositivo para conseguir criar um diálogo com a 
exposição. Então, para mim, os dispositivos fazem sentido nesse lugar.Imagem feita na exposição Babinski: novas aquisições, do Projeto Parede (junho de 2023). [Picture taken in the exhibition 

Babinski: novas aquisições [Babinski: New Acquisitions] (Wall Project, June 2023).] Foto [Photo]: Estúdio em Obra.



30 31

Amanza: Mas o dispositivo pode ser também o significado que a gente dá para 
aquele material. É a ideia do que fazer com o material e os recursos disponíveis, 
que podem ser poucos ou podem ser muitos. Então o dispositivo também é a 
possibilidade de se criarem várias outras ações. 

Daniel: Eu penso que a gente pode considerar como dispositivo de mediação um 
instrumento, um objeto, qualquer forma que a gente considere relevante para fazer 
essa mediação entre o público e a obra e para gerar um sentido que a gente quer 
quando está fazendo uma mediação. 

Gabe: Essa é uma outra forma de expandir o nosso corpo e de se conectar com as 
coisas, com a própria exposição e com as pesquisas do educador.

Maria: Eu acho que dispositivos de mediação são ferramentas ou materiais de apoio 
que podem suprir ou completar lacunas de algum discurso que está sendo colocado. 

Amanda Falcão: Poderia se assemelhar a uma ferramenta de trabalho que tem 
uma função de aproximar a relação entre o público, a exposição e as obras, e talvez 
ajudar nessa mediação do educador. 

Maria: Não acho que é um complemento de nenhuma obra, e também não 
complementa a mediação. O dispositivo supre lacunas, por exemplo, de uma obra 
de arte que faz referência a um fato histórico ou a uma outra imagem, a um outro 
artista que não está ali e que obviamente não faz parte do repertório de todas as 
pessoas, mas que é essencial ou importante, que tem alguma relevância para a 
leitura daquela obra. Isso é um exemplo possível muito literal. 

Amanda Falcão: É como se fosse uma ferramenta – como num trabalho de 
construção civil em que você usa ferramentas para fazer uma arquitetura, uma casa, 
uma construção. Existem a pessoa, os tijolos e as ferramentas para se construir. 
Acho que está, um pouco, nesse lugar da ferramenta que vai construir algo físico, 
que se conclua, que saia com algo construído, não necessariamente físico.

Naná: Um dispositivo que não está num campo material, e que é o meu condutor, 
é a pergunta. Mas pra usar a pergunta, que não é material, eu preciso que o grupo 
esteja ali, muito afiado. 

Daniel: É um gatilho para nossas conversas, uma catapulta para várias coisas que 
podemos ter.

Amanda Falcão: Pode ser aquilo que vai ajudar a construir pensamentos entre 
público, exposição e obras, facilitando o uso, ou sendo utilizado como uma 
ferramenta mesmo, uma possibilidade.

Leo: Eu vejo esses dispositivos de mediação como facilitadores de aproximação de 
um tema específico, eles têm esse caráter de aproximação mesmo.

Maria: Pode ser uma possibilidade de me aproximar mais do repertório de cada um, 
e que as pessoas se sintam à vontade para contribuir com seus repertórios. Cada 
um está num tempo e, de repente, um jogo faz com que as pessoas se abram mais 
para conversar.

Leo: Que seja este fio condutor que não segura o grupo, mas faz com que o grupo 
esteja engajado no mesmo debate, no mesmo pensamento, no mesmo caminho.

Naná: Às vezes, as nossas conversas e os nossos diálogos, mesmo que aconteçam 
da maneira mais acessível possível, são muito abstratos. E a gente precisa do grupo 
com o corpo muito presente, um corpo descansado, que consiga acompanhar o 
raciocínio – começo, meio e fim –, um grupo que participe, um grupo que devolva. 

Gabe: Eu penso muito nisso, no momento de integração entre as pessoas, na 
construção de uma coletividade a partir de algo.

Amanza: Eu acho que o local também é um dispositivo de mediação. Por exemplo, ao 
receber um grupo, eu prefiro começar pelo Jardim de Esculturas, em frente ao painel 
d’Os Gêmeos, e então transformar o local em um dispositivo que vai complementar a 
minha voz. Como o corpo vai se sentir naquele lugar? 

Sansorai: Para mim, o dispositivo serve como nosso corpo na mediação. 
Assim como nosso corpo está no meio, entre a obra e a pessoa, eu entendo 
que o dispositivo está nesse lugar para contribuir para que a pessoa tenha a 
experiência com a obra. 

Pedro: Eu acredito que o dispositivo é um instrumento que, ao mesmo tempo que 
aproxima o que a gente está mediando, também afasta – porque a partir de um 
dispositivo você consegue alcançar coisas que, sem ele, não conseguiria. Tem uma 
amiga educadora que fala que educadores são arqueiros da subjetividade. E eu 
poderia utilizar o dispositivo como um tipo de flecha – uma flecha específica com 
a qual a gente vai conseguir puxar pra perto quem está longe. Eu acho que ele 
consegue trazer as pessoas para perto, afastar essa imagem de pedestal da obra 
de arte e trazê-la para o seu dia a dia – o que, às vezes, só com a palavra a gente 
não consegue.

Leo: O dispositivo quebra um pouco esse imaginário das pessoas de que o museu 
é um lugar sério, que a visita tem que ser feita de tal forma, que você não pode 
sentar no chão, que você não pode falar alto. Trazer um dispositivo de mediação, 
seja ele qual for, quebra um pouco disso, desloca esse pensamento e outras 
coisas vão surgindo a partir dele. É um objeto de deslocamento de um imaginário 
preestabelecido sobre o que é um museu.

Carol: Eu vejo que nem todos querem o dispositivo de mediação, porque 
grande parte dos públicos já está satisfeito só com o dispositivo que somos nós, 
educadores, só com a fala, ainda mais quando um dispositivo faz com que o público 
participe de forma mais efetiva. Não que não possa acontecer quando a gente está 



32 33

falando, só a partir do nosso corpo – isso acontece. Mas quando o dispositivo pede 
a participação – seja para olhar uma imagem sem ser da exposição, ou escrever 
algo, ou ler um texto, ou pegar um tecido na mão –, coloca as pessoas num lugar no 
qual, às vezes, elas não estão acostumadas quando pensam em uma visita mediada. 
Então eu sinto que o dispositivo de mediação, às vezes, pode gerar certo receio em 
alguns públicos. Mas, para mim, ele é para todos porque transforma essa relação 
sobre o que pode ser uma visita.

Maria: A gente acha que um dispositivo tem muito a ver com a obra ou com
a exposição, mas, às vezes, ele tem mais a ver com o que o público espera daquela 
exposição, ou com o modo como eu me aproximo desse público também. 

Amanda Santos: E quais são as situações, ou há situações específicas nas 
quais vocês sentem que precisam usar dispositivos de mediação?

Luna: Eu acho que em toda visita, no sentido de que toda vez que eu vou me 
preparar para receber um grupo – vejo a faixa etária, de onde ele vem, para qual 
exposição – eu tenho que entender como a minha plataforma “corpo” vai se portar 
diante dele. Mas eu acho que, às vezes, se fazem necessários mais ou menos 
dispositivos, ou plataformas. Eu vejo que é necessário quando eu percebo que 
o discurso curatorial não vai dar conta de trazer uma discussão que eu estou 
elencando a uma obra, então eu vou precisar de um recurso – de uma poesia, por 
exemplo, ou de um jogo – para aquilo chegar no corpo das pessoas que estão 
visitando. Então geralmente eu vejo muito essa necessidade a partir do grupo que 
eu estou recebendo. Tem a ver com esse dispositivo mediativo corpo/língua, mas 
também tem muito a ver com o discurso curatorial e institucional que está sendo 
apresentado ali, que não é necessariamente o meu discurso – o meu discurso vai 
trabalhar em cima desse que já está dado. E dependendo de como eu me relaciono 
com esse discurso, e também de como eu pressuponho que esse grupo vai se 
relacionar, eu penso nesses outros dispositivos que podem ser necessários ou 
agregadores. Às vezes não se fazem necessários, mas podem ser agregadores. 

Carol: O dispositivo pode te auxiliar a construir outros caminhos, para além daquele 
que a curadoria está colocando como objetivo. Também acho que é possível 
utilizá-lo quando você quer expandir, trazer outros temas ou fazer mais relações das 
quais, às vezes, as obras não dão conta. Então é um lugar para ampliar: ele é um 
facilitador, ele é um ampliador.

Sansorai: Eu sinto que é necessário quando a exposição tem algum nó que pode 
impossibilitar que se criem diálogos com o público que está vindo, nesses casos. 
Quando eu sinto que a exposição é propícia para a experiência das pessoas, que 
elas podem senti-la com todos os sentidos, não só priorizando a visão, eu acho que 
o dispositivo é desnecessário. Porque o que a gente está priorizando é o contato da 
pessoa com a obra, que ela possa ter sua reflexão, pensar, observar aquilo com que 
ela está tendo contato. 

Amanda Falcão: Eu acho que o dispositivo não é essencial porque, realmente, a 
gente se prepara para fazer visitas que não necessariamente vão contar com ele. 
Mas eu acho que ele acaba proporcionando outras experiências.

Amanza: Eu gosto muito de usar dispositivos porque, aqui no MAM, eles também 
se confundem com as experiências poéticas – que eles podem ser ou podem 
não ser. Eu acredito que a experiência também faz parte da mediação. A partir da 
experiência, a gente consegue fazer análise de obras e culminar nesse processo, 
então eu gosto de utilizar os dispositivos em todas as minhas visitas, essa é a 
realidade. Agora, vai depender da visita e do que me faz modificar as estratégias: a 
idade e o tempo que o público tem, esses são os dois principais fatores. 

Naná: Na experiência de ter um dispositivo e de explicar como se usa – “a gente vai 
usar uma coisa agora” –, a atenção de todo mundo vem. Porque se essa parte da 
explicação for perdida, se perde o resto. “A gente vai usar assim, a gente vai andar 
pelo espaço” – eu acho que isso é a autonomia que um dispositivo proporciona para 
um grupo. “Você vai ter esse material, a gente vai pelo espaço, depois a gente vai se 
encontrar, a gente vai conversar” – essas trocas acontecem mais quando o grupo está 
fragmentado do que no grande grupo. E é nessa atenção que eu sinto que preciso usar. 

Amanda Falcão: Eu acho que tem um lugar também, por exemplo, da gente sair dos 
nossos próprios roteiros e abrir para o grupo trazer outros lugares. São dispositivos 
que a gente poderia chamar de “público-curador”, em que os grupos vão sair 
autonomamente pelo espaço, mas com um direcionamento, e nesse direcionamento, 
nós, como educadoras, acabamos descobrindo outras coisas que os grupos 
acabam escolhendo, passamos por obras pelas quais, talvez, no nosso roteiro, a 
gente não passaria. E, inclusive, eu acho que para alunos que são mais tímidos ou 
estão mais quietos, os dispositivos funcionam muito bem, porque eles acabam tendo 
mais autonomia e não fica aquela coisa do “bate-bola”. Tem grupo que funciona 
muito bem com o “bate-bola”, mas nem todos. Então nesses lugares os dispositivos 
funcionam muito bem também.

Amanda Santos: Alguém gostaria de dizer mais alguma coisa?

Amanza: Eu acho que é muito louco isso, a palavra “dispositivo”, porque eu a 
utilizo tanto, e ao mesmo tempo acho que virou algo do meu corpo que eu já não 
conseguia visualizar. Parece muita coisa o dispositivo, não é uma coisa só. E isso  
de o lugar ser um dispositivo, para mim, é muito louco. Pensando no atendimento  
ao público na exposição, ela também pode servir como um tipo de dispositivo,  
e tem esse lugar criativo de a gente utilizar um material para além da nossa voz e 
adequá-lo para o ambiente em que a gente está. 

Pedro: Eu acho que o dispositivo, além de ser um instrumento utilizado para 
mediação, é um retrato de quem a faz. Então eu vejo que os nossos dispositivos são 
o retrato da nossa equipe. Além de instrumentos, eles podem ser a nossa cara: eu 
acho que o conjunto dos nossos dispositivos é a cara da nossa equipe.



34 35

	 A construção dos dispositivos de mediação deve considerar coerência e 
equilíbrio entre forma e discurso, cumprindo o ofício de potencializar o sentido e a 
percepção do que se pretende colocar em relação – no caso, obras de arte ou 
exposições. Concordo com a Sansorai e a Amanda Falcão quando elas dizem 
que os dispositivos de mediação não são exatamente essenciais e que nós – que 
carregamos em nossas corporeidades os dispositivos de mediação mais básicos, 
como coloca a Luna – somos responsáveis por conduzir experiências que suscitem 
experimentação, reflexão e pensamento crítico a partir de dispositivos imateriais 
como a pergunta, conforme mencionado por Ana Flávia. Pois, em alguns casos, 
os dispositivos de mediação exteriores aos nossos corpos podem mais atrapalhar 
e confundir do que colaborar.

	 Então, como saber se determinado dispositivo é pertinente? Acredito que 
não há uma resposta única para isso, mas, geralmente, a melhor maneira de saber é 
colocá-lo no mundo, testá-lo – quando possível, entre nossos pares – e, a partir das 
nossas observações e outras devolutivas, avaliar seu efeito. Por isso, a construção 
dos dispositivos de mediação não é ou não deve ser arbitrária, já que eles interferem 
no percurso e na percepção de quem os usa em uma visita. Os dispositivos são 
corpos intrusivos na relação exposição-público, assim como, de certa forma, nós, 
educadores, também somos.

	 Ainda assim, sinto que usar dispositivos de mediação, nos contextos em que 
eles são necessários, possibilita a tradução de alguma forma de experiência que pode 
ser vivida em uma determinada exposição ou no contato com uma obra de arte. Ou 
seja, quando o público se vê diante de uma exposição ou obra, cria-se uma percep-
ção sobre ela que não necessariamente é uma opinião – pode ser também, mas em 
uma camada mais superficial. Há uma simples impressão; e o que os dispositivos 
podem fazer é convidar o público a traduzi-la em forma de poesia, desenho, brin-
cadeira, performance ou qualquer outra linguagem à qual o dispositivo direcione, 
seja ela material ou não. Dar forma a uma impressão, pensamento ou ideia vinda 
do encontro com uma obra de arte possibilita a criação de uma relação entre aquilo 
que se experienciou e aquilo que se é. Essa tradução é também um movimento de 
transformação que torna evidente aquilo que marcou ou deixou de marcar quando 
se encontra e se experiencia uma exposição/obra. Isso acaba sendo, quase sempre, 
o desafio dos educadores nos encontros com grupos ou visitantes espontâneos: 
mediar a possibilidade de se deixar marcar por uma obra/exposição, ao invés de 
apenas se deixar passar pelo que foi percebido.

	 Meu intuito em refletir sobre a presença dos dispositivos de mediação nas 
práticas educativas no MAM é, primeiro, tornar evidente a existência de tais práticas 
– entendendo que são importantes meios de construção de saberes. A elaboração de 
um vocabulário sobre esse assunto por meio do mapeamento de seus significados, 
atribuídos pela própria equipe, provoca uma reflexão sobre nossas próprias práticas. 
Sigo acreditando que os dispositivos de mediação, sejam eles quais forem, desde 
nossos corpos educadores até materiais que se estendem por eles, esticam as pos-
sibilidades do devir de um museu, numa tentativa de promover conexão emocional e 
intelectual entre o público e as obras em exposição.

	 Aprendi que toda escrita é – ou é também – uma escrita de si. Portanto, esta 
escrita parte da minha experiência e percepção do mundo. Dito isso, a quem importar, 
descrevo um pouco quem sou: mulher cisgênera, branca, aos trinta anos de idade, 
educadora, caçula, tia, vivendo na cidade de São Paulo.

Maratona de brincadeiras das culturas da infância com MAM Educativo no Jardim de Esculturas (Família 
MAM, julho de 2024). [Childhood Culture Play Marathon with the MAM Education Department in the Sculpture 
Garden (Family MAM, July 2024).] Foto [Photo]: Luan Santos.



36 37

3- Nosso trabalho alcança
um final? Começo, meio e 
começo na mediação cultural
Pedro Queiroz e Bárbara Góes



38 39

	 Entre reflexos de luz e sombra, nos encontramos em uma sexta-feira de 
Oxalá. Estamos em uma manhã fria de inverno, período de férias. A atividade ofe-
recida pelo Educativo do Museu de Arte Moderna de São Paulo (MAM São Paulo) 
hoje, dia 14 de julho de 2023, é a Oficina de Fotomontagem. AFETO.

	 Bom dia. Como vocês estão? 

	 A ventania está comendo solta, e as blusas e os cachecóis atrapalham nosso 
movimento. Será que conseguimos deixar nosso corpo mais leve? Em formato de cír-
culo, vamos levantar os braços como se quiséssemos tocar o céu. Agora, baixamos 
lentamente, como se quiséssemos tocar o chão. Vamos fechar os olhos e soltar pes-
coço, tronco e membros como se nada pudesse nos segurar. No externo, os corpos 
já relaxam, no interno, passam pela recepção do museu, pelo Projeto Parede, e se 
agrupam no espaço da exposição. CICLOS. 

	 Sejam bem-vindos e bem-vindas ao espaço de fazer junto.1 Convidamos 
você a percorrer as obras, absorvendo a essência de cada traço, identificando, entre 
as variadas linguagens, quais se tratam de fotografias. Para isso, contamos com esse 
dispositivo de mediação que vocês estão vendo aqui, na mesa. Isto mesmo: as pala-
vras elementares. A proposta é que vocês escolham as que mais chamarem a atenção 
e estabeleçam, assim, a partir de suas subjetividades, uma conexão entre essas pala-
vras e as imagens, descobrindo e explorando o invisível que as interliga. Sintam-se à 
vontade para percorrer toda a exposição. Estaremos pelo espaço e em quinze minu-
tos nos encontraremos na arquibancada. Até daqui a pouco! LIBERDADE.

	 O que vocês enxergam nessa obra? 

	 Em julho, na reunião semanal de equipe, nos foi disponibilizado o cronograma 
de atividades e, assim, todos os educadores e educadoras presentes puderam esco-
lher de quais gostariam de tomar a frente. A atividade escolhida por nós foi a Oficina 
de Fotomontagem. A partir daí, tivemos que elaborar o modo como iríamos coordenar 
essa oficina no decorrer da exposição, a partir das diretrizes da curadoria e das foto-
grafias que estavam expostas. MUNDOS. 

	 Em primeiro lugar, procuramos chamar atenção para a variedade de lingua-
gens artísticas que estavam presentes na exposição Elementar: fazer junto, para de-
pois, a partir das palavras, relacioná-las com o universo presente de cada visitante. 
Ao pedir que, após observar as obras, os grupos se separassem em três partes e 
montassem a própria narrativa a partir das fotografias, das palavras elementares e de 
recortes de jornais, exercitamos a criação de histórias. ALMA.

	 Obrigado pelas trocas.

1. Espaço de fazer junto é o nome do ateliê público que integrava a exposição Elementar: fazer junto, que 
exibiu obras do acervo do MAM em comemoração aos 75 anos do museu, em cartaz entre 15 de junho e 23 
de agosto de 2023.

Educador Pedro Queiroz em roda com grupo (Família MAM, julho de 2024). [Educator Pedro Queiroz in a circle 
with a group of visitors (Family MAM, July 2024).] Foto [Photo]: Luan Santos. 



40 41

	 Queremos saber o que vocês acharam da exposição e quais sentimentos fo-
ram despertados a partir da observação das obras. É possível estabelecer conexões 
entre essas palavras e as fotografias que encontraram aqui? Está tudo bem, gente, 
não precisamos encontrar ligações profundas e filosóficas, podemos conversar sobre 
percepções sensoriais e instantâneas. Essas fotografias, quando unidas com os sig-
nificados das palavras, conseguem levar vocês para fora desta sala, possibilitando o 
contato com a sinestesia, com lembranças pessoais ou situações do cotidiano? Seria 
possível criar uma história com todas essas impressões que vocês trouxeram? O que 
acham de sentarmos em roda e criarmos uma história coletiva? ANCESTRALIDADE.

	 O que vocês enxergam nessa obra? 

	 Ao observar uma obra de arte, se entende, a partir do senso comum, que a 
compreensão sobre ela se dá de forma natural. Seja por conta dos seus aspectos 
formais ou da expressão mais íntima do/da artista, o público, que normalmente está 
visitando o museu pela primeira vez, costuma acreditar que a obra de arte se esgota 
na sua apreciação. A figura do mediador existe no processo de interação. A media-
ção acontece a partir da recepção da perspectiva do público em relação ao objeto 
artístico, como também na contextualização, trazendo informações que evidenciam 
a subjetividade do/da artista, as tendências de determinada época ou movimentos 
de transgressão. Muito dessa dinâmica se estabelece a partir do entendimento do 
lado social da obra de arte e da figura do mediador como articulador desse movi-
mento. REGISTRO.

	 Bom dia. Como vocês estão?

	 Um diálogo sempre alcança um final? Até onde ecoam nossas palavras, além 
das paredes do agora? Podemos delinear os limites da oralidade, ou ela se desdobra 
como as asas de um pássaro, livre para voar além do horizonte? Contemplamos es-
sas questões enquanto trilhamos o caminho de educadores e educadoras nos espa-
ços museais. Entre desconhecidos que cruzam nossos caminhos brevemente, somos 
desafiados a empregar todas as habilidades adquiridas para cumprir nossa missão: 
trocar conhecimento através dos artefatos culturais que nos cercam. DIÁLOGO.

	 Ao término da jornada, mesmo quando sentimos que as trocas foram reali-
zadas de forma positiva, somos deixados na penumbra do desconhecimento. Não 
sabemos se nossas palavras encontrarão eco nos dias seguintes ou se continuarão 
a reverberar nas experiências futuras dos visitantes. Nossa mediação se encerra na 
despedida ou desabrocha em um novo começo permeando os momentos que há por 
vir? Nosso trabalho alcança um final ou é sempre um recomeço? RASTROS.

	 Obrigado pelas trocas.

	 O que fazemos quando estamos sentados em uma roda como esta? Vocês se 
perguntam o porquê desse costume sempre acompanhar as nossas vidas? INFÂNCIA.

	 Sentar em roda é mais que uma simples ação, é uma forma de abrirmos as 
portas do nosso corpo e da nossa alma para o diálogo, onde todas as bocas e ouvidos 
se encaixam em uma mesma hierarquia – a do afeto. Em muitas tradições, a roda é 
considerada sagrada, sendo essencial para a conexão de saberes. Conexões que se 
entrelaçam através da palavra, da voz que emana do coração – da oralidade. É nesse 
dom da oralidade que reside a magia que nos concede o poder de transcender o fim.
Enquanto o conhecimento transmitido pela escrita, com toda sua importância, encon-
tra seu desfecho na última página, a oralidade desdobra-se em um ciclo de começo, 
meio e começo. Assim, a partir das palavras dispostas no texto, tentamos trazer para 
o agora as palavras disparadoras escolhidas pelo público no dia da oficina. Transferir a 
oralidade para a escrita é uma tarefa difícil, pois sabemos que a profundidade alcançada 
pelo diálogo é muito mais complexa que qualquer texto. Com diferentes significados e 
interpretações entre os participantes da atividade e você, que está lendo, essas palavras 
fazem parte de uma recordação carregada por nós, com muito afeto. No trabalho edu-
cativo, o movimento não linear é preservado através dessa oralidade em que a memória 
é compartilhada, permitindo que a continuidade de saberes seja preservada, desafiando 
os limites do tempo e do espaço. O final sempre é o começo. EXU.

	 Bom dia. Como vocês estão?

Maratona de brincadeiras das culturas da infância com MAM Educativo no Jardim de Esculturas (Família
MAM, julho de 2024). [Childhood Culture Play Marathon with the MAM Education Department in the Sculpture 
Garden (Family MAM, July 2024).] Foto [Photo]: Luan Santos.



42 43

4- Como fazer junto com a
comunidade escolar? Reflexões
a partir do relacionamento com
escolas parceiras
Maria Ferreira e Sansorai Oliveira, em 
diálogo com as professoras Cintia Mello, 
Lucila Guedes de Oliveira, Terezinha 
Buchebuan e Mariana Longo



44 45

Mas nós tivemos que aprender a conviver com esse 
deus. E até o aceitamos. Porque, se é deus, deve 

ser bom. Então, além de ter nossas deusas e nossos 
deuses, nós ainda temos esse deus. E aí foi onde eles 

começaram a perder. Porque eles só têm um deus e 
ainda dividiram com a gente. E nós temos vários. Como 

eles só têm um deus, eles só olham numa direção. 
Então o olhar deles é vertical, é linear, não faz curva. 

Assim é o pensar e o fazer deles. Como nós temos 
várias divindades, conseguimos olhar e ver nossa 

divindade em todos os cantos. Vemos de forma circular, 
pensamos e agimos de forma circular e, para nós, não 

existe fim, sempre demos um jeito de recomeçar.
Nego Bispo (2018)

Introdução

	 Este texto busca compartilhar nosso processo com as escolas parceiras do 
MAM Educativo. Nossa trajetória nesse contexto começa com nosso início como edu-
cadoras no Museu de Arte Moderna de São Paulo, ambas em 2022 – Sansorai em janei-
ro e Maria em maio. Desde então, a partir de um trabalho em dupla, estamos à frente do 
acompanhamento das ações, que têm rendido bons encontros, muitas reflexões e cada 
vez mais perguntas que nos movem e não nos deixam estagnar.

	 Tensionar a linearidade do nosso processo. Compreender as limitações de um 
olhar que leva para uma única direção e buscar uma ação que sempre seja circular. 
Fazer a roda girar, buscando sempre novas formas de recomeçar. Só foi possível sin-
tetizar nossa experiência com as escolas parceiras porque aqui pegamos emprestado 
o conceito de Nego Bispo, em texto apresentado na publicação Elementar: fazer junto. 
Só é possível nos alinharmos com os saberes de Nego Bispo se nos envolvermos em 
uma educação que busca romper com a opressão capital-colonialista que ainda pola-
riza nosso imaginário com muita força, fazendo com que acreditemos que não somos 
artistas e que aquilo que produzimos tem valor e significado menores. 

Atividade do Programa Família MAM (junho de 2024). [Family MAM program activity (June 2024).]  
Foto [Photo]: André Teixeira.



46 47

O relacionamento com as escolas parceiras 

	 O relacionamento com as escolas parceiras começou no Programa de Visitação 
do MAM Educativo. A proposta é que escolas e/ou instituições educativas possam 
aproximar seus projetos pedagógicos das ações educativas e da grade expositiva do 
museu. Buscamos a criação de um espaço dialógico, em que sintonizamos e cons-
truímos processos artístico-pedagógicos que podem ser experimentados em visitas 
mediadas presenciais ou virtuais, oficinas, formações, experiências poéticas, entre 
outros formatos.

	 Por meio de um acordo entre as instituições, as escolas parceiras são convi-
dadas a se aproximarem do MAM, e entre si, nos encontros virtuais que acontecem 
uma vez por mês. Neles, conversamos sobre propostas de atividades, inquietações 
e desafios que enfrentamos em nossos territórios, além de podermos planejar ações 
conjuntas e atividades. É contrapartida dessa parceria que estudantes, professores, 
comunidade escolar e familiares tenham acesso gratuito ao museu e aos materiais 
desenvolvidos por nós, que podem ser catálogos das exposições do ano e publica-
ções do MAM Educativo.

Breve histórico

	 O relacionamento com as escolas parceiras nasceu em 2005, quando foram 
realizadas parcerias com diversas instituições de educação pública e privada, as 
quais se desenvolveram de múltiplas formas: no começo, com o Programa Escola da  
Família, por intermédio da Secretaria Estadual de Educação, via Fundação para 
o Desenvolvimento da Educação (FDE), em 2007; e, atualmente, com a Divi-
são de Educação Infantil da Secretaria Municipal de Educação (DIEI-SME), o que  
tornou possível um diálogo mais próximo com professoras e professores da rede 
pública de ensino. Os encontros e formações com a DIEI-SME culminaram na I e II 
Jornadas de Experiências Poéticas, que aconteceram em 2022 e 2023, nas quais 
profissionais da rede compartilharam seus processos artístico-pedagógicos. 

	 Para além das parcerias que têm um alcance de público maior e mais capi-
larizado, há também os projetos que são relações longas e duradouras com o MAM, 
como a Liga Solidária; a Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), representada 
pela professora Betania Libanio Dantas; o Colégio Augusto Laranja, representado pela 
professora Luciana Miyuki Takara; a escola Carandá Educação; a Escola Comunitária 
de Campinas; entre tantas outras que forjaram a história das escolas parceiras. Nos 
anos de 2013 e 2014, os encontros de encerramento das ações contaram com a par-
ticipação do Quarteto de Sopro da Escola de Música do Auditório Ibirapuera, reunindo 
professores e diretores das instituições. 

	 Desde 2022, passamos a investir em ações dirigidas a esse público, cuidando 
de todas as etapas que envolvem esse compromisso: renovações e novos acordos; 
planejamento e condução dos encontros mensais; planejamento e condução de for-
mações e visitas mediadas; envio de catálogos e publicações; avaliação das ações 
junto às escolas parceiras. 

Publicação Experiências póeticas

	 Ao chegarmos no museu e nos familiarizarmos com as funções, tivemos a 
boa surpresa de encontrar uma equipe educativa que se preparava para a segun-
da publicação das chamadas Experiências poéticas. A publicação de 2021 contou 
com a participação de quatro parceiras: Escola Terra Brasil, Liga Solidária, Colégio 
Augusto Laranja e Núcleo de Apoio à Inclusão Social para Pessoas com Deficiência 
(NAISPD) – Casa do Cristo Redentor. 

	 A participação nessa publicação ocorreu de duas maneiras. Na primeira, te-
mos os registros de reverberações das experiências criadas pelo MAM Educativo e 
trabalhadas no ambiente escolar e de ensino. Na segunda, temos experiências elabo-
radas pelas escolas parceiras, a partir do diálogo com o Educativo ao longo do ano.

	 Foi um momento muito oportuno para conhecer as ações e nos aproximar-
mos das instituições participantes. O evento de lançamento, nomeado Experiências  
poéticas nos processos pedagógicos com Educativo MAM, ocorreu no dia 4 de agos-
to de 2022 e contou com a presença das escolas parceiras, que trouxeram relatos 
sobre o processo de criação das experiências.

Contextualização da publicação

	 As ações vêm refletindo sobre sua vocação: nos questionamos continuamen-
te sobre como construir, junto aos participantes, uma perspectiva comum e dialógica 
para eles. 

	 A metodologia que temos procurado desenvolver é a da pedagogia da per-
gunta, inspirada pelo livro homônimo de Paulo Freire e Antonio Faundez. Nele, os 
autores falam sobre a escolha da oralidade como forma de romper com a acomoda-
ção intelectual – o que nada mais é do que o trabalho intelectual realizado de maneira 
coletiva, sendo o diálogo a forma encontrada pelos educadores.1

	 Começamos nos questionando sobre o relacionamento com as escolas par-
ceiras hoje, com novos desafios para entender uma parceria entre instituições de edu-
cação formal e educação não formal. 

	 Da mesma forma que o museu se volta para dentro e para fora – e se questio-
na sobre qual seria seu papel dentro do campo da arte, da cultura e da sociedade –, 
temos refletido sobre o que significa estabelecer parcerias com instituições que pos-
suem múltiplas finalidades e objetivos, mesmo que a arte e a educação sejam pontos 
de encontro. Quais aproximações queremos promover? O que precisamos realizar 
para manter um espaço que seja, de fato, dialógico? Como propiciar um ambiente 
efetivo para o envolvimento de sujeitos tão distintos e com trabalhos tão singulares? 
Como tensionar a linearidade do nosso processo?

1. FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Antonio. Por uma pedagogia da pergunta. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985. 



48 49

	 Utilizamos essas perguntas como mote para o trabalho do ano de 2023 com 
as escolas parceiras. Partimos de como as instituições participantes percebiam essa 
parceira e, depois dessa partilha e do encontro com algumas delas no decorrer do 
ano – seja por formações com o corpo docente, visitas mediadas com as escolas ou 
encontros mensais –, estabelecemos a seguinte pergunta:

	 Como o MAM pode contribuir com a sua instituição?

	 Uma pergunta simples e que sabíamos que poderia confluir para muitos lu-
gares: visibilidade, apoio técnico, compartilhamento de conhecimentos, patrocínio e 
convocações para ir aos territórios. 

	 A ideia era apurar o que existia em comum naquelas instituições de naturezas 
distintas, o que as tessituras do nosso imaginário desenhavam sobre o que é estar 
em parceria com o MAM. O que temos como resposta, até este momento, é o que 
apresentaremos abaixo, tanto na forma de excertos de conversas com as escolas 
parceiras como nos preciosos registros e produções realizados especialmente para 
esta publicação, e que são reverberações dos espaços aos quais temos chegado com 
elas – e que esperamos manter e fortalecer cada vez mais.

	 Primeiro, apresentaremos partes das nossas reuniões virtuais mensais.  
Depois, os relatos de Cintia, Lucila e Terezinha, professoras da rede pública, que apre-
sentam trabalhos desenvolvidos no chão da escola a partir de provocações da exposição  
Elementar: fazer junto. E, ao final, uma apresentação do caderno de campo produ-
zido pela professora Mariana Longo, da Carandá Educação, como material de apoio e  
estudo da visita com os alunos, realizada na exposição Ianelli 100 anos: O artista essencial.

Conversa do dia 28 de setembro de 2023

Maria e Sansorai: Como entender e contribuir com as comunidades com quem há o 
desejo de se relacionar?

Marta (professora da Escola Terra Brasil): Desenvolvi um trabalho de fotografia na 
escola, querendo mostrar para as crianças que é um meio de fazer arte, tanto como 
é registro e memória. Dei algumas aulas bem direcionadas para a idade, começamos 
a entender um pouco da técnica, e eles se apaixonaram. Levei umas câmeras anti-
gas. Depois disso lançamos uma proposta: o que a gente gostaria de fazer com todo 
esse aprendizado? Atibaia está sofrendo um processo de gentrificação muito intenso 
e acelerado, e por isso foi sugerida uma saída pela cidade com os alunos. Organiza-
mos a saída em um dia pela manhã, para registrar a arquitetura, a memória, o direito à 
paisagem e a própria identidade urbana. Como percebemos Atibaia no centro dessas 
mudanças? Foi possível discutir os impactos ambientais e sociais que estão ocorrendo 
a partir da experiência da saída fotográfica. Esse tipo de intersecção entre os conteú-
dos foi possível pelas reflexões que alimentamos aqui, nos encontros.

Luciana Takara (Colégio Augusto Laranja): A fala da Marta me lembrou das infân-
cias e dos espaços naturalizados. A educação é adultocêntrica e pouco voltada para 
o aluno e a criança. Partimos sempre do adulto. O que eu consigo pensar, na produ-

ção do meu aluno? Porque minha fala precisa se dar a partir da fala do meu aluno. 
Eu colocaria a questão dos meus alunos, poderia escrever a partir das experiências 

deles. Minha batalha na escola é o desenho de criança, tenho a impressão que as 
pessoas não sabem olhar e não gostam dos desenhos de criança. A fotografia acaba 

sendo mais aceita e, nos desenhos, sempre olham para o que falta.

Jô Peterle (Escola São Domingos): “Quando eu tinha quinze anos, sabia desenhar 
como Rafael, mas precisei de uma vida inteira para aprender a desenhar como as 
crianças”. Somos muito cobradas sobre o senso estético, mas eu usufruo desse mo-
mento como aprendizado. Eu o vejo como uma experiência e uma riqueza. Estamos 
com um projeto na escola chamado Como ver o mundo melhor: pedimos um registro 
fotográfico e a elaboração de uma crítica do que foi desenvolvido em Geografia. E, 
ao final, um desenho que proponha uma resolução para o conflito. 

Formação para professoras da rede municipal de educação de São Paulo (Contatos com a Arte, junho de 
2025). [Professional training session for São Paulo’s municipal school teachers (Contacts With Art, June 2025).] 
Foto [Photo]: André Teixeira.



50 51

CEI Fernão Dias – Elementar: formar juntos
Cintia Mello

	 Em nossa unidade, estamos buscando olhar para nosso entorno e para as 
possibilidades do brincar com a Natureza, diante do pouco espaço verde que temos. 
As discussões e experiências do Elementar estão contribuindo com algumas reflexões 
nos momentos formativos com as professoras, e têm reverberado em práticas com os 
materiais naturais com as crianças. Um exemplo de destaque foi a proposta formativa 
do autorretrato com elementos do nosso espaço, que favoreceu muitas reflexões com 
o grupo e se desdobrou em experiências poéticas com as famílias e crianças.

	 Além dos elementos naturais, ao longo do processo formativo experimenta-
mos diferentes materialidades a partir de reflexões sobre as possibilidades da arte 
contemporânea no trabalho com bebês e crianças bem pequenas. Partindo de um 
referencial bibliográfico, da visita ao MAM com o grupo de professoras e da partilha de 
saberes, experienciamos sentir e refletir sobre diferentes propostas grafo-plásticas – 
com luz e sombra, modelagem –, e nossa grande experiência foi viabilizar às crianças 
uma visita ao Jardim de Esculturas no MAM, interagindo com as obras, explorando 
as redondezas do museu, se encantando com as pedrinhas do jardim, fantasiando 
inúmeras histórias e construindo memórias! Nosso momento formativo deste ano foi 
finalizado com uma exposição das produções das professoras, a partir dos materiais 
que foram pensados para provocar, inquietar e desconstruir nossas concepções sobre 
arte na infância.

Cartografia dos afetos: tramas da criação 
Lucila Guedes de Oliveira
Terezinha Buchebuan

	 As cartografias2 que seguem pressupõem delinear os possíveis encontros 
constituídos por percursos de criação e leituras da arte diante do patrimônio cultural. 
A proposta, intitulada Cartografias dos afetos: tramas da criação de si, foi desenvolvida 
com estudantes do 9º ano do Ensino Fundamental e buscou responder a três pergun-
tas, em três movimentos: Quem somos?; Onde estamos?; e Como convivemos?. Tais 
provocações conectaram-se às palavras-chave: morada; comunidade; afeto; infância; 
ancestralidade; e reparação.

	 Dos movimentos das resistências, a prospecção da cartografia foi traduzida em 
movimentos/perguntas que suscitaram a possibilidade de indagar sobre si e desman-
char certos mundos. Importa lembrar que a Escola Municipal de Ensino Fundamental 
Padre Vicente Bertoni está localizada no interior da cidade de Farroupilha (RS) e tem 
aproximadamente 220 estudantes matriculados/as na Educação Infantil e no Ensino 
Fundamental. O território escolar tornou-se um espaço profícuo para o debate peda-
gógico e um caminho para a reflexão acerca de cada deslocamento, tendo em vista  
a predominância da narrativa colonizada e hegemônica da região da Serra Gaúcha e a 
presença/morada das famílias indígenas do grupo Kaingang nas proximidades da es-
cola. Essa relação intercultural promove diferentes saberes, produzindo novos olhares 
sobre a história brasileira que nos foi contada.

	 1º movimento: Quem somos? 

	 Os estudantes foram convidados a retornar ao passado e construir mapas de 
si, recuperando acontecimentos vividos a partir dos perfis genealógicos/cartográficos. 
Para dar conta desse movimento, as crianças identificaram e selecionaram objetos 
nas suas casas, construindo testemunhos portadores de memórias, visando a encon-
trar vestígios da ancestralidade.
	
	 Os afetos, portanto, nasceram como fluxos entre lugares inéditos na vida de 
cada um/a, como um devir. É na socialização dos objetos que o fazer juntos aparece 
como força sensível para a escuta de si e do outro, diante da interpretação das dife-
rentes histórias. Acompanhando os meandros de tal produção, seguimos à procura 
de elementos para compor a cartografia. O roteiro de preocupações norteou a nossa 
expedição, com vistas ao gesto criador e à escuta sensível.

Formação para professoras da rede municipal de educação de São Paulo (Contatos com a Arte, junho de 
2025). [Professional training session for São Paulo’s municipal school teachers (Contacts With Art, June 2025).] 
Foto [Photo]: André Teixeira.

2. A proposta foi construída de forma interdisciplinar em parceria com o Escritório Modelo do Curso 
de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Caxias do Sul (UCS), coordenado pela professora Dra. 
Terezinha Buchebuan, acompanhada dos acadêmicos no processo de estágio: Gabriel Viganó, Jéssica de 
Nardi e Milena Cardoso dos Reis.



52 53

	 Novas perguntas surgiram quando os diálogos foram sendo tecidos, alterando 
fronteiras e trânsitos acoplados aos valores do grupo de estudantes. Para impulsionar 
um percurso de criação, escolhemos dois artistas – Xadalu Tupã Jekupé e Claudia 
Andujar –, tramando a cena da aula com a relação sócio-histórica brasileira, gerando 
encontros estéticos e o reconhecimento da diversidade étnica dos povos originários 
e afro-brasileiros dos docentes e discentes. Desse modo, o investimento na leitura da 
arte por meio das obras de tais artistas abriu perspectivas para o processo da investi-
gação imagética.
	
	 2° movimento: Onde estamos? 

	 Essa pergunta deslocou o olhar para o entorno: para as idas e vindas nos 
caminhos percorridos, para a emergência dos sentimentos de pertencimento (ou não) 
entrelaçados aos pontos de referência desses trânsitos – ancorando a proposta da 
expedição à escola, concebida como espaço múltiplo. Nesse sentido, a observação 
da paisagem, das cores, das formas e dos ritmos recuperou histórias e afinidades, as 
quais inspiraram a criação de novas imagens e conexões estéticas.

	 Capturados pela busca dos registros visuais, os estudantes/cartógrafos saí-
ram a campo para realizar a visita aos grafites que foram pintados por diferentes artis-
tas locais e nacionais nas fachadas das casas e prédios do bairro Euzébio Beltrão de 
Queiróz,3 em Caxias do Sul (RS). A experiência estética proporcionada pelas pinturas 
possibilitou ampliar as fronteiras entre o conhecido e o desconhecido, provocando 
um misto de sensações, incômodo e encantamento no olhar – camadas de leitura que 
foram sendo roteirizadas e que originaram achados, tal qual os artistas. 

	 3° movimento: Como convivemos? 

	 Os sentidos que as diferentes imagens e materialidades carregam em si desa-
fiaram o olhar para o processo de criação e para o desejo de concretizá-lo, gerando 
as experimentações das gestualidades diante das possibilidades de realização. Da 
folha A4, das fotografias, das pinturas dos muros, chega-se à experiência do registro 
coletivo da memória e dos vestígios dos lugares e da cultura à qual pertencem.

	 Nesse horizonte, os estudantes, a partir das marcas e imagens conectadas a 
cada um, transformaram as diferentes ideias em duas imagens a partir de um projeto 
coletivo, com a noção de teia que se amplia nas relações de conflitos e escolhas. As-
sim, as marcas do encontro com a arte renovaram afinidades, suscitando uma nova 
pergunta: como queremos viver?

Preparando-se para uma saída de campo
Mariana Longo

	 Ir a um museu é conhecer o mundo e apropriar-se da cultura daquele lugar. 
É, principalmente, estar em frente a uma obra de arte pensada pelo/pela artista, com 
toda emoção e alma que ele/ela pôde colocar. É ver as texturas, cores, dimensão, 
pinceladas e luz.

	 Essa experiência não se vive em outro lugar.

	 Depois de tanto tempo, por conta da pandemia, pudemos levar as crianças do 
2º ano para a exposição do centenário do artista Arcangelo Ianelli, no MAM São Paulo. 
Realizar saídas de campo para estudos sobre arte, espaços e culturas é sempre uma 
experiência muito rica, mas temos um cuidado em preparar as crianças para esse 
momento: por isso, criamos um Caderno de campo.

	 Quando você vai a um lugar diferente, não se sente mais tranquilo sabendo o 
nome do local, quanto tempo demora para chegar, o que você encontrará lá? Com as 
crianças, também devemos pensar nisso.

	 Nesse Caderno, trazemos informações sobre o lugar que iremos visitar, com 
sua história, sua arquitetura, uma foto da fachada. Também mostramos sua localiza-
ção em relação à escola, o trajeto necessário para chegar, quais meios de transporte 
podemos usar. Além de ser um dia diferente – de conhecer um museu, uma exposição 
–, parte da formação cidadã é ter contato com os espaços culturais da cidade, apro-
priar-se, ganhar familiaridade com esses ambientes, frequentando-os, inclusive, em 
outros momentos, com a família e os amigos.

	 Contextualizar o que iremos ver é uma maneira de chegar com mais curiosida-
de, de querer saber mais, de ter um “gostinho” do que virá. No Caderno, apresentamos 
uma fotografia do/da artista em exposição, um pouco de sua história, uma foto do ateliê, 
os materiais e temas com os quais ele ou ela gosta ou gostava de trabalhar e, aos pou-
cos, aquele assunto tão distante vai se tornando mais próximo, para – quando chegar o 
dia da visita – estarmos “aquecidos” para um mergulho maior na fruição. 

	 Nos tempos tão acelerados que vivemos hoje, cheios de imagens e infor-
mações muito rápidas de acessar, mas pouco profundas, fazer o exercício de olhar 
para uma obra e dialogar com ela é um grande desafio. No ateliê da escola, junto ao  
Caderno, vivemos essa experiência de fruição com algumas imagens; praticar um 
olhar atento é uma experiência importante tanto para o fazer artístico quanto para a 
ida a uma exposição.

	 O Caderno de campo é um material de guardados: ele nos prepara antes da 
saída, pode ser usado no local, e é retomado ao voltarmos para a escola. Nele, ficam 
as memórias e registros do que vivemos, e que podem ser retomados inúmeras vezes. 

3. Espaço expositivo de grafites nas fachadas e muros das casas. Disponível em:
https://www.instagram.com/vielasespacocultural?igshid=OGQ5ZDc2ODk2ZA== . Acesso em: 5 nov. 2023. 
Também pode ser acessado pelo canal VIELAS Espaço Cultural no YouTube. Disponível em: https://youtube.
com/@VIELASEspacocultural?feature=shared. Acesso em: 10 out. 2023.



54 55

Referências bibliográficas

BORTOLINI, Tiago (dir.). Xadalu e o jaguaretê. São Paulo: 
Zeppelin Filmes, 2019. Documentário (80 min).

MUSEU DE ARTE MODERNA DE SÃO PAULO. Elementar: 
fazer junto. São Paulo: Museu de Arte Moderna de São 
Paulo, 2023.

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações 
contemporâneas do desejo. 2a ed. Porto Alegre: Editora da 
UFRGS, 2016.

	 No dia em que visitamos o MAM, pudemos tomar um lanche embaixo de uma 
grande árvore, que ofereceu sua sombra majestosa. As crianças brincaram, correram 
e entraram em contato com a natureza que o Parque Ibirapuera oferece. Em seguida, 
veio um momento de contato com a beleza, a cor e a luz na obra do Ianelli. 

	 É uma alegria poder estar perto da natureza e da arte. Que novos encontros 
como esse sempre aconteçam. 

Grupo de professoras em visita educativa (Contatos com a Arte, junho de 2025).  
[Group of teachers during educational visit (Contacts With Art, June 2025).] Foto [Photo]: André Teixeira. 



56 57

5- Quais estratégias da 
reconstrução de comunidades na 
descolonização também podemos 
utilizar na arte-educação? 
Algumas ideias sobre educação 
antirracista no museu
Daniel Cruz



58 59

Primeiro ‘cê sequestra eles, rouba eles, mente sobre eles
Nega o deus deles, ofende, separa eles

Se algum sonho ousa correr, ‘cê para ele
E manda eles debater com a bala que vara eles, mano

Emicida, em Ismália (2019)

	 O trabalho árduo do negro-brasileiro assimila-se à cinesia da água. A habilidade 
de explorar qualquer brecha à procura de saídas para sua continuidade caracteriza o 
fluxo desse elemento, que corre nas oscilações de vasos sanguíneos e entre placas 
tectônicas. Tal como o vaivém das marés, destruir e reconstruir faz parte do cerne 
diário da luta antirracista, como uma movimentação constante nas brechas do colo-
nialismo, atravessando séculos até os dias atuais.

	 Inicialmente, é primordial dizer que Elementar: fazer junto foi uma exposição 
de arte branco-brasileira que aconteceu no Museu de Arte Moderna de São Paulo. É 
necessário assumir a marcação da branquitude, como pessoas racializadas, e falar da 
arte produzida por ela como tal, já que essa população ainda dá as cartas nas defini-
ções artísticas de uma nação com muitos corpos negros.

	 O território, imperializado por relações de poder e divisões étnico-raciais, in-
forma diariamente ao indivíduo negro seu desajuste, o confronto e o desacordo que 
sua presença provoca no pacto narcísico da branquitude. Segundo o índice FipeZAP, 
a região que forma o Parque Ibirapuera é a mais cara para comprar imóveis residen-
ciais, com metro quadrado 3,6 vezes maior do que a média na cidade de São Paulo, 
o que nos leva a uma relevante questão: a quem esse território serve e como ele se 
posiciona? A pergunta nos ajuda a entender a importância de outros corpos – não 
brancos – ocuparem esse espaço.

	 Parafraseando Paulo Galo, pior que o tipo de racismo que chamaria uma pes-
soa negra de “macaco” é a situação da Cracolândia e da Praça da Sé, é você entrar em 
uma favela e ver uma mulher que não tem um dente na boca, mas tem sete filhos pra 
criar sozinha. São essas divisões territoriais e políticas que atravessam os corpos ne-
gros marginalizados. Essas rupturas violentas de conexão alienam outras possibilidades 
de racionalidade sobre o nosso viver, rompem diálogos e sabotam coletividades.

	 A possibilidade de discutir, no museu, as diversas formas de adoecimen-
to que atravessam a vivência de um corpo negro é uma estratégia para construir  
não apenas um discurso de enfrentamento, mas uma elaboração crítica de medi-
das para se proteger. Por isso, há uma grande importância em refletir sobre quais  
estratégias de reconstrução de comunidades na descolonização também podem ser 
utilizadas na arte-educação.

Oficina Genealogias do Futuro com Daniel Cruz (janeiro de 2024). [Genealogias do Futuro [Genealogies  
of the Future] workshop with Daniel Cruz (January 2024).] Foto [Photo]: Amanza Alves.



60 61

	 Para isso, é necessária a reivindicação de nossa cosmopercepção, uma lógica 
cultural, enunciada pela socióloga nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyêwùmi, que considera a mul-
tissensorialidade da vida sentida, fluindo além de nossa visão ou de dados científicos. 
De acordo com Antônio Bispo dos Santos (2023), a cidade é um território artificial, 
contrário à natureza, que é um dos efeitos da cosmofobia. 

Nós somos os diversos, os cosmológicos, os naturais, os orgânicos. Não 
somos humanistas, os humanistas são as pessoas que transformam a 
natureza em dinheiro, em carro do ano. Todos somos cosmos, menos os 
humanos (Santos, 2023).

	 Somos parte de um sistema gigante que envolve todos os seres vivos, todos os 
elementos do planeta e todas as células do nosso corpo. Todas as pequenas partes que 
nos formam são recicladas em bilhões de outras partes que vão para todos os lugares. 
Os átomos do nosso corpo vibram como os átomos do chão e de tudo à nossa volta. 
Não há um ponto em que isso acaba e nós mesmos começamos, pois somos parte 
desse todo. Somos a energia que existe nessa vibração, como uma gota de água que 
volta ao oceano – mas a colonização censurou os modos ancestrais de cosmopercep-
ção individual que nos conectam a uma comunidade, o que ainda repercute na realidade 
cotidiana. Então quais são os nossos movimentos para romper com a ordem vigente? O 
que compõe e quais são os elementos do nosso “fazer junto”?

	 É necessário voltar ao começo, para recordarmos qual caminho queríamos 
trilhar quando iniciamos nosso trajeto de cura. E, em meio à priorização de tantas  

necessidades individuais sustentadas pelo capitalismo, cuidar do mundo, além de 
cuidar dos nossos descendentes, ainda é permitir que sonhemos coletivamente com 
o que já recebemos de nossos ancestrais.

	 Esse é um caminho de interdependência, do qual não podemos nos livrar 
como habitantes da mesma terra. A ideia do ser humano como um “ser-com-os-ou-
tros” prescreve o conceito de Ubuntu: “eu sou porque nós somos”.

	 Quando cuidamos do que sai da terra, utilizamos uma tecnologia doada pela 
própria vida, além de desenvolver outras perspectivas sobre o tempo e o cuidado no 
dia a dia. Nós somos a natureza, que, por si só, é feita de partes de um todo do qual 
também fazemos parte. Esse é o sustentáculo principal de nossa comunidade, ou as 
vértebras que sustentam todo o nosso corpo.

	 Diante de todas as complexidades de um funcionamento interdependente, 
da natureza e de uma comunidade, estar presente na cidade, com o corpo ativo nas 
atividades e interações que ocorrem nesse meio, ainda é uma forma poderosa de 
confrontar e combater a segregação. Entretanto, ocupar um espaço e agregar valor a 
ele são conceitos distintos.

	 Aproveitando ao máximo a potencialidade dos diálogos na mediação cultural 
de uma obra de arte, quando praticamos as pedagogias de uma experiência poéti-
ca ou quando estamos em rodas de conversa introdutórias à visita ao museu, nem 
sempre trabalhamos apenas com a subjetividade do artista, o que permite ampliar as 
possibilidades de reflexão.

	 Sentar-se em roda, especificamente em cima da obra de Angelo Venosa, pre-
sente no Jardim de Esculturas do MAM São Paulo, é utilizar-se de uma das formas 
mais antigas da humanidade para o encontro. O círculo é a expressão mais bruta da 
equidade. A prática de sentar em roda é um ato contrário ao sistema de educação 
bancária, enunciado por Paulo Freire – um sistema de depositar, em que os educan-
dos são os depositários e o educador, o depositante. Essas situações, propícias ao 
diálogo, geram uma aproximação para nos apoiarmos sem hierarquias, para que pos-
samos incorporar diferentes perspectivas e abordagens que enriqueçam ainda mais a 
experiência educativa no museu.

	 Pela possibilidade de ler, analisar e compreender as complexas relações que 
uma obra de arte suscita em uma coletividade negra, também é possível sintetizar a 
lógica das relações sociais brasileiras de um modo questionador quando observamos 
as radiografias do axé em diferentes criações artísticas, as quais compõem um di-
zer crítico e estruturante sobre a vida, como elucidado por Janaína Machado (2022).  
Essas radiografias, quando pedagogicamente compartilhadas, permitem a constru-
ção de uma perspectiva crítica individual, oferecida ao público, sobre a nossa análise 
de composição do mundo, o que coloca a educação no museu como um espaço de 
aprofundamento, para além das instituições escolares e de outros saberes adquiridos 
no cotidiano.

Pocket show do artista Negret (Domingo MAM, novembro de 2023). [Live performance by artist Negret (MAM 
Sunday, November 2023).] Foto [Photo]: Arianne Riato. 



62 63

	 A luta para romper modelos hegemônicos, que bloqueiam perspectivas di-
versas de ser, deve desafiar e convidar os aliados não negros a imaginar, descrever 
e recriar o mundo, de modo libertador. Essa movimentação é dedicada a permitir um 
olhar diferente a nós e a quebrar a perspectiva colonizadora – e, para além da luta, ter 
mais para celebrar.

	 Reconstruir outros diálogos com nossa ancestralidade e com as conexões en-
tre nós mesmos não só faz parte de nosso direito de vida pelos traumas causados na 
diáspora, mas nos dá acesso a distintas formas de relação com o mundo, resgatando 
territórios e memórias.

	 As culturas acadêmicas da pedagogia devem referenciar a educação prévia 
a si mesma, que já existe desde a rua que cruzamos nas nossas relações cotidianas. 
Na cultura Hip Hop, o/a MC – mestre/mestra de cerimônias – é quem comunica e abre 
caminho para que muitas outras vozes sejam ouvidas, sendo capaz de traduzir os an-
seios de sua comunidade quando evidencia as dinâmicas das encruzilhadas espaciais 
de um contexto atravessado por relações de poder e opressões. A voz “desanestesia” 
a mentalidade de um povo e pode torná-la uma ameaça radical a quem – em favor de 
que sua contínua demanda por serviçais seja sempre atendida – o quer calado e inca-
paz de prosperar, por isso não pode ser silenciada. O reconhecimento e a assimilação 
dessas movimentações reitera a importância do diálogo com os saberes e aprendiza-
dos experienciais no processo educativo para seu próprio exercício.

	 Pautar e trabalhar o que os povos da diáspora quiserem sobre si, com esco-
lhas conscientes sobre as alternativas de como se utilizar da educação do cotidiano, 
é fluir pelos “pedregulhos” do capitalismo e reconquistar a chamada “Améfrica Ladi-
na”, um conceito apresentado por Lélia Gonzalez e baseado nas conexões entre as 
experiências de resistência dos povos originários da América e as dos povos africanos 
sequestrados. Essas formas de cuidado decoloniais presentes em um diálogo com o 
corpo coletivo assimilam-se a práticas de resistência centenárias de contracoloniza-
ção, os “aceiros quilombolas”.

	 Nessa prática, uma área fértil escolhida para fazer a roçada tem sua vegeta-
ção derrubada, para então ser recoberta por uma faixa de terra e ter um incêndio me-
diado com cuidado. Pelo reconhecimento da terra como um organismo que precisa de 
descanso, após o controle do fogo, a área fica em pousio, e posteriormente é regada 
de sementes e mudas pré-selecionadas para proporcionar um rodízio de espécies que 
sustentarão gerações e gerações dos membros dessa comunidade.

Visitantes observando a exposição George Love: além do tempo (março de 2024). [Visitors at the exhibition 
George Love: além do tempo [George Love: Beyond Time] (March 2024).] Foto [Photo]: Luan Santos. 



64 65

Referências bibliográficas

EMICIDA. Ismália [canção]. In: AmarElo [CD]. São Paulo: 
Laboratório Fantasma, 2019.

MACHADO, Janaína. O Axé crítico radiográfico. In: 
CAMPOS, Gabriela; YANO, Wanessa. Sidney Amaral: 
manifesto de cognição y memória. São Paulo: Almeida & 
Dale Galeria de Arte, 2022.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Outras vozes no ensino 
de filosofia: o pensamento africano e afro-brasileiro. Revista 
Sul-Americana de Filosofia e Educação, n. 18, p. 74-89, 
maio/out., 2012.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. Visualizing the Body: Western 
Theories and African Subjects. In: COETZEE, Peter H.; 
ROUX, Abraham P. J. (eds.). The African Philosophy Reader. 
Nova York: Routledge, 2002.

PODPAH #390: Paulo Galo [podcast]. Entrevistado: Paulo 
Roberto da Silva Lima. Entrevistador: Igor Cavalari, Thiago 
Marques. Direção: Alex Trevisan. 6 maio 2022.  
Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=dGVNyplZkE4. Acesso em: 21 dez. 2023.

SANDRINI, João. Ibirapuera passa a ser bairro mais caro 
para morar em SP. Exame: invest, São Paulo, 3 ago. 2011. 
Disponível em: https://exame.com/invest/minhas-financas/
ibirapuera-passa-a-ser-bairro-mais-caro-para-morar-em-sp/. 
Acesso em: 21 dez. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São 
Paulo: Ubu, 2023.

	 A mediação da natureza, por meio dessas relações com a terra, é um le-
gado ancestral transmitido a toda a coletividade quilombola, que difunde esse 
conhecimento, assimilando as formas de cuidado da comunidade através de sua 
pedagogia singular. Tal ato é de uma relevância tão potente justamente por ressal-
tar as relações que nos conectam a outras formas de vida, por valorizar o ambiente 
e por cuidar de nós.

	 Por outro lado, a obra intitulada Brasa (2011), de Pedro David, presente na 
exposição Elementar: fazer junto, proporciona uma visão contrastante às nossas rela-
ções de legado, já que o artista fotografa um incêndio florestal.

	 Visto isso, podemos propor uma reflexão fundamental sobre quem nos garan-
te a vida, e sobre como cuidamos dela para permanecermos vivos, seja em comuni-
dade ou não. Quais legados ancestrais perduram em nossa pedagogia cotidiana?

	 É necessário AQUILOMBAR-SE.



66 67

6- Como desafiar a hierarquia dos 
sentidos na mediação cultural?
A potência da multissensorialidade 
no acesso às artes
Leonardo Sassaki 



68 69

	 Em 2022, embarquei como educador no Museu de Arte Moderna de São 
Paulo, lugar onde atuo hoje. Me deparei com alguns desafios: como trabalhar as 
artes visuais de maneira transversal em uma perspectiva inclusiva e acessível, aten-
dendo grupos heterogêneos? E, principalmente: como acessibilizar a mediação das 
obras visuais para pessoas com deficiências sensoriais? Tais questionamentos me 
levaram a pensar sobre práticas multissensoriais em arte-educação para além da 
visão. Como proporcionar uma experiência estética para uma pessoa cega tal como 
uma pessoa sem deficiência visual a experimenta quando vai a uma exposição cen-
trada na visão? 

	 O MAM São Paulo, assim como outras instituições interessadas em pensar 
acessibilidade, fornece recursos como: audiodescrição, com faixas sonoras que apre-
sentam as imagens das obras expostas; videoguias em Libras, com informações es-
senciais para visitantes surdos; e recursos táteis, como adaptações das obras de arte, 
próprias para o toque, e possibilidade de toque direto em obras originais com acom-
panhamento da equipe educativa, a partir da orientação da área de conservação. Mas, 
ainda assim, faltam elementos que proporcionem essa mesma experiência para uma 
pessoa com uma deficiência sensorial, neste caso, visual. 

	 No MAM São Paulo, encontramos uma equipe multidisciplinar pensando nas 
mais diversas especificidades com as quais nos deparamos nas visitas mediadas. Foi 
a partir desse lugar que iniciei as experimentações multissensoriais para além da vi-
são, mesmo com grupos compostos somente por pessoas sem deficiência visual. Tais 
experimentações partiram da ideia do desenho, mas do ato de desenhar para além de 
algo visual, passando por todos os sentidos. 

	 Como criar uma composição através do olfato, do tato e da audição? Utili-
zando da sinestesia, o desenho pode passar a ser percebido de forma mais abran-
gente, sendo realizado ou investigado pelas mais diversas pessoas, com suas habi-
lidades específicas. 

	 A primeira experimentação foi realizada com um grupo de pessoas videntes 
que foram vendadas. A proposta foi criar desenhos em baixo-relevo com argila, uti-
lizando suas memórias táteis da visita mediada no 37º Panorama da Arte Brasileira: 
Sob as cinzas, brasa, no MAM São Paulo. Cada participante criou sua composição e, 
ao final, as pessoas foram convidadas a trocar de lugar e tatear as outras criações.

	 Kastrup (2015) nos apresenta uma distinção histórica entre os sentidos que 
possibilitam a apreciação à distância e não corporal:

[...] podemos indicar que o problema da classificação dos sentidos re-
monta a Aristóteles e à distinção estabelecida entre os sentidos da dis-
tância, como a visão e a audição, e sentidos de contato, como o tato e o 
paladar, cabendo ao olfato ocupar uma posição intermediária. Kant afir-
ma a supremacia da visão, considerada um sentido mais nobre, enquanto 
o tato teria condições mais limitadas (Kastrup, 2015, p. 75).

Visitante em contato com objeto tátil na exposição 38º Panorama da Arte Brasileira: Mil graus (Domingo 
MAM, dezembro de 2024). [Visitor engaging with a tactile object at the exhibition 38º Panorama da Arte 
Brasileira: Mil graus [38th Panorama of Brazilian Art: A Thousand Degrees] (MAM Sunday, December 2024).]  
Foto [Photo]: Luan Santos.



70 71

	 Seguindo essa linha de pensamento, somente a visão e a audição seriam 
capazes de uma verdadeira apreciação estética da arte, excluindo-se tato, paladar 
e olfato, e criando-se uma divisão entre sentidos espirituais – elevados – e materiais 
– ligados ao corpo. 

	 Partindo da possibilidade de questionar essas hierarquias, busquei experi-
mentar maneiras de ampliar o uso de outros sentidos dentro de uma visita mediada 
com públicos videntes no MAM São Paulo, através de três ações:

Desorganizar: deslocar o visitante como espectador vidente, causando es-
tranhamento e retirando o caráter hegemônico da visão, abrindo espaço para 
novas maneiras de receber informações e conhecer o mundo; 

Reorganizar: propor novas formas de acesso como experiência estética sen-
sorial, para além da visão; 

Horizontalizar: equilibrar os sentidos durante a mediação de uma obra de 
arte, entendendo a potência de cada um e os meios que o fazem marcar o 
corpo do espectador.

	 Pude notar o deslocamento da atenção sensorial em uma proposta que evi-
denciou o sentido tátil, e não o visual. Na oficina Tocando as Formas da Memória: 
Experimentações com Desenho Através do Tato + Visita Ianelli, exploramos o desenho 
para além da visão, a partir das texturas de materiais diversos, inspirados pela expo-
sição Ianelli 100 anos: O artista essencial, com um público totalmente vidente.

	 A atividade começou dentro do espaço expositivo, com todos os participan-
tes vendados. Eles foram convidados a visitar a exposição através do toque, utilizando 
alguns recursos táteis disponíveis, enquanto a trajetória do artista era narrada por 
mim. Foi então que um dos participantes perguntou: “mas nós não vamos visitar a 
exposição?”, surpreso por não poder ver as obras durante a atividade. 

	 Assim, chamei esse primeiro momento de “deslocamento”: deixar de consi-
derar o sentido visual superior a todos os outros foi essencial para iniciarmos o pro-
cesso, causando estranhamento, retirando seu caráter hegemônico e abrindo espaço 
para novas formas de receber informações e conhecer o mundo. Entre obras táteis e 
recursos olfativos, foi apresentada uma nova maneira de se visitar uma exposição de 
artes visuais – sem utilizar a visão – e, ainda assim, conhecer as obras e o artista como 
qualquer outro visitante.

	 Já no segundo momento, notei uma reorganização dos sentidos e as dife-
rentes formas de se estar no espaço. Algumas pessoas riam pelo incômodo de não 
ver o que tocavam, outras atribuíram um caráter terapêutico ao toque – o que achei 
interessante, pois sempre que há esse deslocamento hierárquico dos sentidos, ou 
seja, quando vamos para além da visão, o imaginário coletivo costuma associar isso a 
algo terapêutico. Também houve os que conseguiram se concentrar mais nos outros 
sentidos, com o auxílio da máscara tampando os olhos.

Visitante em contato com maquete tátil na exposição MAM São Paulo: encontros entre o moderno e o 
contemporâneo no Centro Cultural Fiesp (Programa de Visitação, maio de 2025). [Visitor engaging with a 
tactile model in the exhibition MAM São Paulo: encontros entre o moderno e o contemporâneo [MAM São Paulo: 
Where the Modern Meets the Contemporary], in Fiesp Cultural Center (Visitation Program, May 2025).]  
Foto [Photo]: Luan Santos. 



72 73

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Maria Clara de; CARIJÓ, Filipe Herkenhoff; 
KASTRUP, Virgínia. Por uma estética tátil: sobre a adaptação 
de obras de artes plásticas para deficientes visuais. Fractal: 
Revista de Psicologia, Rio de Janeiro, v. 22, n. 1, p. 85-100, 
jan./abr. 2010.

DEWEY, John. Arte como experiência. São Paulo: Martins 
Fontes, 2010.

KASTRUP, Virgínia. Experiência estética para uma 
aprendizagem inventiva: notas sobre acessibilidade de 
pessoas cegas a museus. Informática na educação: teoria e 
prática, Porto Alegre, v. 13, n. 2, jul./dez, 2010.

NETO, Ana Carolina. O cheiro como agente da experiência 
estética. In: TAVARES, Monica; HENNO, Juliana; PITOL, 
André (Org.). Arte_Design_Tecnologia. São Paulo: Escola 
de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo 
(ECA-USP), 2020. Disponível em: https://www.eca.usp.br/
acervo/producao-academica/002994986.pdf. Acesso em: 
10 maio 25.

	 É de extrema importância compreender que cada sentido possui o seu tempo: 
a marcação do tempo da visão é diferente daquela do tato. Certa vez, ouvi de uma 
amiga com deficiência visual que nós, pessoas videntes, enxergamos os detalhes 
através do todo, ao passo que ela compreende o todo através dos detalhes. Esse 
comentário fez total sentido durante a nossa atividade, enquanto cada um, no seu 
tempo, apreciava os recursos táteis ali dispostos. 

	 Nessa última etapa, notei o início de uma horizontalização dos sentidos: ali 
estávamos restritos à quantidade de recursos multissensoriais disponíveis, mas, caso 
houvesse outros, poderíamos certamente permanecer mais tempo trilhando outras 
narrativas e falando sobre diferentes obras de arte. Finalizando a visita de olhos ven-
dados, disponibilizei um tempo para que os visitantes pudessem apreciar as obras, 
agora com o sentido visual, caminhando pela exposição.

	 Ao final, o público foi convidado a construir desenhos táteis a partir da memó-
ria do tato experienciada durante a visita não visual. Sugeri que, naquele momento, 
utilizassem a visão para auxiliar no processo criativo. Alguns partiram para lugares fora 
da proposta, mas outros se aprofundaram no desenho tátil, utilizando sobreposições 
de texturas e colagens, inspirados pela obra do artista Arcangelo Ianelli. 

	 Então foi a partir da desorganização, reorganização e horizontalização 
dos sentidos que seguimos nessa experiência única que foi a atividade. Não é sim-
ples criar tais espaços de deslocamento da hierarquia dos sentidos, mas, com pou-
cos recursos e disposição para reconstruir e repensar esses espaços, as possibili-
dades são infinitas.



74 75

7- O que é a artesania no 
saber-fazer mediação?
Amanda Falcão



76 77

	 Gostaria de abrir esta escrita, primeiramente, dando boas-vindas a você que 
se dispõe a debruçar-se sobre minhas palavras. Espero, de alguma forma, fazer valer 
o seu tempo. Para contribuir com os sentidos e o tecer dessas tramas, gostaria de 
compartilhar que, antes – ou mesmo junto – da Amanda educadora existe uma série  
de outras Amandas e, dentre elas, a artesã. Da mesma forma, a pessoa que me lê possui 
múltiplas camadas que a compõem. O que procuro colocar em palavras é o cruzamen-
to entre vivências e existências que fundamentam parte de quem sou – a encruzilhada 
entre os saberes e experiências pelas estradas, proporcionados pelo artesanato, e 
os conhecimentos da mediação cultural e dos encontros na arte-educação. Entre as 
andanças vividas, percorri caminhos que me permitiram viver com e do artesanato, 
especificamente do macramê, vendendo brincos, colares, pulseiras, anéis, entre ou-
tras joias que, de alguma forma, passariam a fazer parte da vida de diferentes pessoas. 
Em dado momento, me dei conta de que, antes de vender qualquer peça, eu vendia 
histórias, e que eu também levava comigo histórias de diversas pessoas. Este ensaio 
nos convida a refletir: o que é a artesania no saber-fazer mediação? 

	 É muito provável que toda pessoa já tenha visto uma peça artesanal, mesmo 
que não saiba que ela tenha sido feita à mão. Algumas admiram a beleza nas tramas 
de uma renda, nas colchas de retalhos, em uma joia de macramê ou de filigrana. 
Outras não enxergam beleza alguma nesses trabalhos e acreditam precipitadamente 
que as belas e verdadeiras artes estão somente dentro dos museus e exposições – 
não que não estejam, porém é necessário avançar no que já está preestabelecido. 
Há também aquelas que possuem alguma admiração, respeito e curiosidade sobre 
o feitio, e as que vivem ou já vivenciaram as delícias e dores de se trabalhar com ar-
tesanato ou que possuem alguém próximo o suficiente para acompanhar os avessos 
das histórias.

	 Trago isso pois há muito mais do que podemos imaginar por trás de um tra-
balho artesanal. Existe o lado invisível da produção: a memória, o tempo, os dedos 
muitas vezes calejados, as conversas sérias e fiadas ao longo da confecção de uma 
peça, os pensamentos que atravessam o cotidiano, as complexidades de gênero, raça 
e classe, e tudo aquilo que os olhos foram ensinados a não alcançar. Vê-se o que está 
pronto, e não o que há por trás de cada peça.

	 Tenho insistido em entrelaçar os processos artesanais aos processos peda-
gógicos, quase propondo, ainda que lentamente, a ideia de uma pedagogia artesanal. 
Entre tantas formas de pensar educação e em todos os contextos em que o aprender 
e o ensinar se encontram, se modificam, brincam, jogam entre suas posições e se 
transformam, penso que a poética do avesso dos fazeres artesanais – sobretudo 

Os saberes, nas mais diferentes formas, ao se cruzarem, 
ressaltam as zonas fronteiriças, tempo/espaços de 

encontros e atravessamentos interculturais que destacam 
saberes múltiplos e tão vastos e inacabados quanto as 

experiências humanas.
Luiz Rufino (2019)

Educadora Amanda Falcão em mediação (Programa de Visitação, junho de 2025). [Educator Amanda Falcão 
leading a mediated visit (Visitation Program, June 2025).] Foto [Photo]: Luan Santos. 



78 79

aqueles que envolvem as linhas, como macramê, tricô, crochê, tear, bordado etc. – me 
apresenta infinitas possibilidades de analogia em relação aos processos pedagógi-
cos. Neste texto, destaco algumas sobre as quais tenho vontade de discorrer, mesmo 
sabendo que proponho o cruzamento de ideias que não necessariamente possuem 
uma relação preestabelecida, compreendendo, ainda, que há sabores e saberes que 
acontecem no momento de uma mediação, roda de bordado ou troca entre artesãs/
artesãos de rua que devem permanecer na oralidade para proteger o seu encanto.

Sabedoria do avesso

O avesso que se oculta no lado velado é a condição necessária para que 
tudo possa existir, é o lado sem o qual tudo que é visível não existiria. 
Embora não se observe, ele estará sempre ali para dar a potência do 

bordado apreciado pela frente, sustentando cada ponto para que estes 
não desmanchem. O avesso e a frente são parte da essência de todo o 

trabalho realizado com agulhas e linhas.
Juliana Padilha Sousa (2019)

	
	 É nesse mesmo lugar que dou um ponto para falar sobre os processos peda-
gógicos, sobretudo nas instituições museológicas e exposições de artes.

	 O processo criativo de educadoras e educadores na elaboração de oficinas, 
formações ou roteiros de visita em um acervo ou exposição envolve muitas etapas 
invisíveis para as instituições. Entre elas, há tudo aquilo que atravessa nosso corpo e 
nos torna quem somos – como uma vez me disse Dona Nalvinha, “cada cabeça é um 
mundo” –, e isso nos encarrega de diferentes experiências e repertórios que compõem 
as nossas visões, impactando em nossos processos criativos e pedagógicos. 

	 Existe algo um pouco óbvio, mas que, com frequência, precisa ser dito e lem-
brado: nesse processo, há muito estudo, seja sobre artista, as obras, a exposição. E, 
muitas vezes, uma busca por outras referências que aproximem o público a conteú-
dos que, em determinados acervos, dialogam com uma raça e uma classe específicas 
– a elite branca. Há intuições, visões, encantamentos que nos despertam ideias para 
dar vida aos roteiros. Há também a troca entre as parceiras e parceiros do dia a dia, 
aquelas pessoas com quem compartilhamos as preciosidades de ideias e deslumbres 
quando nos encantamos com algum assunto.

	 Porém, sem a presença de outras pessoas, as linhas que dariam forma a uma 
peça ficam no campo do invisível e do imaginário. É preciso entrelaçar as linhas da edu-
cadora/educador e as linhas do grupo que chega até o museu. Cada pessoa que com-
põe traz consigo os seus mundos, suas complexidades e repertórios para que a peda-
gogia artesanal aconteça. Esse processo – que, muitas vezes, os olhos de quem está 
de fora não alcançam – envolve também alguns cuidados, sensibilidade, acolhimento, 
porosidade, abertura, presença, e nem sempre o tempo coopera como gostaríamos.

	 Percebo que há algo muito especial nesse “saber-fazer”, pois veja: os cami-
nhos que uma artesã/artesão percorre para a produção de uma peça carregam em si 

uma série de etapas, e não necessariamente acontece uma por vez – muitas vezes, 
elas se cruzam e, certamente, o acúmulo das experiências dá cada vez mais corpo, 
propriedade, pertencimento e confiança ao “saber-fazer”. Dentre essas camadas pre-
sentes nos avessos de uma peça artesanal, há aquelas que contribuem em um sen-
tido mais técnico, seja no estudo, na busca por referências ou mesmo aprendendo 
e trocando algum ponto com outra artesã/artesão. Da mesma forma, há os avessos 
que permeiam as camadas sociais e culturais em que aquela/e que produz a peça 
está inserida/o, e esse ponto determina tudo, pois nessa camada reside o que cha-
mamos de identidade – é o que influencia as escolhas e possibilidades de materiais, 
e é também o que influencia a estética, bem como a forma como se dialoga e se 
posiciona no mundo.

	 Quando escrevo sobre esses pontos, sei que são somente alguns dentre  
muitos e, ao mesmo tempo, enxergo esses “avessos” também presentes no “saber-
fazer” mediação. Afinal, o que torna uma peça artesanal única? Ou, então, o que torna 
uma mediação, uma visita, um roteiro, um momento único? Perceba, uma artesã/
artesão pode executar a mesma peça infinitas vezes, porém sempre haverá um detalhe, 
um ponto que seja, que a torna exclusiva – assim como uma educadora/educador 
pode realizar diversas vezes um mesmo roteiro, mas as coisas que acontecem naquele 
espaço e tempo, com aquelas pessoas, nunca se repetem da mesma forma. 

	 Há uma série de desdobramentos possíveis quando pensamos sobre os 
avessos dos bordados.

“Devagar também é pressa”

Tempo de bordar – um tempo que se esquiva do
cotidiano, reúne, integra e cria. 

Tempo do bordar – resistência e silêncio, pois bordar 
é também compartilhar silêncios.

Beth Ziani (2013)

	 Já ouvi diversas vezes pessoas do interior dizerem que, em São Paulo, todo 
mundo anda correndo. Amigos e amigas que não são da cidade se queixam sobre a 
dificuldade de me encontrar por conta dessas “agendas malucas” – com razão, pois 
é verdade que o ritmo urbano sugere uma corrida contra o relógio. Corremos. Corre-
mos para chegar ao trabalho, para voltar e dar conta das demandas de casa, para ver 
nossos familiares e amigos, para fazer a comida e nos alimentarmos, para cuidar da 
nossa saúde física, emocional e espiritual, para nos dedicarmos aos nossos estudos, 
para descansar, e a lista segue. 

	 Nessa corrida, que não é justa, há vantagens e desvantagens, demarcadas 
por raça, gênero e classe, que implicam diretamente no dia a dia da gente. Quando 
ainda trabalhava com artesanato, me questionava sobre como era contraditório me 
cobrar para produzir uma quantidade cada vez maior em menos tempo, para que 
tivesse mais peças à disposição das vendas. De fato, quando saía para vender com 
a asa cheia, havia mais opções para saltar aos olhos das e dos clientes, e acreditava 



80 81

que acabava vendendo mais. Esta é a lógica do capitalismo: a poética da artesania ou 
do estilo de vida se torna produto para que haja dinheiro – é uma questão de sobrevi-
vência. Não que todo momento seja isso, porque houve e ainda há muita comunhão, 
muita celebração e muita vadiagem, mas quando eu tinha a meta de selar alguma 
quantia, fazia de tudo para alcançá-la.

	 É contraditório porque uma peça feita à mão demanda tempo – ela se opõe 
à lógica industrial, tem o seu encanto justamente por ter sido feita à mão. Há todo o 
cuidado, há histórias, memórias e camadas invisíveis que envolvem a produção, como 
comentado acima. A questão é: quem tem o privilégio do tempo de qualidade, seja 
para produzir ou para usufruir livremente? E quem precisa ter ginga e sagacidade para 
lidar com os atravessamentos e ainda levar o pão pra casa?

	 Faço esse outro ponto justamente na intersecção de demandas que por vezes 
se sobrepõem. Para uma pedagogia artesanal cuidadosa e atenciosa, a duração de 
uma hora e trinta minutos de uma visita precisa ser respeitada e, ainda assim, é ne-
cessário criar uma atmosfera em que o tempo do relógio se suspenda. É contraditório, 
assim como “devagar também é pressa”. Para uma pedagogia artesanal, devagar 
também é pressa, porque, apesar das camadas que nos atravessam, apesar do tempo 
com os grupos frequentemente ser breve, é preciso sagacidade – e sagacidade não é 
sobre ir mais rápido. Devagar também é pressa pois há um cuidado em como as pala-
vras chegam e em como eu as recebo; devagar também é pressa pois é mais valiosa 
a construção de uma reflexão coletiva e de um pensamento crítico do que considerar 
o grupo um repositório de informações conteudistas – o que, ao contrário de propor 
um caráter emancipatório à educação, acaba por moldar os corpos nas estruturas 
coloniais já existentes.

	 “Devagar também é pressa” porque, de fato, é mais trabalhoso autoavaliar-se 
e cuidar de como construímos os nossos processos pedagógicos do que reproduzir 
algum formato que já exista. Talvez devagar seja sobre a atenção aos detalhes e pon-
tos que se tecem no encontro. Tenho pressa para mudanças, mas sei que aquelas que 
modificam estruturas levam tempo.

Guardar memórias

[…] pensar em patrimônio agora é pensar com transcen-
dência, além das paredes, além dos quintais, além das 

fronteiras. É incluir as gentes. Os costumes, os sabores, 
os saberes. Não mais somente as edificações históricas, os 
sítios de pedra e cal. Patrimônio também é o suor, o sonho, 

o som, a dança, o jeito, a ginga, a energia vital, e todas as 
formas de espiritualidade de nossa gente.  

O intangível, o imaterial. 
Gilberto Gil (2008)

	 Talvez uma das primeiras associações que fazemos quando nos perguntamos 
sobre qual é a função de um museu esteja do campo da preservação e salvaguarda 
de objetos, histórias e memórias, bem como (quando um museu de artes) apresentar 
a arte para a sociedade. Por isso, são determinantes os questionamentos sobre quais 
obras compõem um acervo, quais histórias são contadas, por meio de quais perspec-
tivas e com quem elas dialogam – todos são fundamentais para a construção de um 
pensamento crítico. Afinal, se o museu tem o poder de influenciar e determinar o que é 
e o que não é arte, acredito na importância de uma pedagogia artesanal que privilegia 
guardar as memórias para além dos objetos no museu, bem como relembrar e ampliar 
as possibilidades do que é arte a partir dos encontros e entornos.

	 Quando falo em artesania, quero falar sobre os sabores e saberes que percor-
rem o caminho. Para isso, é importante que saibam que o meu ponto de partida não 
diz somente de um aspecto “técnico” do fazer artesanal – que tem sua importância 
na execução e produção final de uma peça –, mas, sim, sobre as memórias, frestas, 
tramas, saberes, trocas intencionais ou inesperadas, gerações, questionamentos, de-
safios, acolhimento. E um dos pontos em que faço laço, e às vezes amarro, diz da 
valorização dos saberes que não são legitimados na cultura hegemônica e ocidental 
ou que acabam sendo colocados em lugares menores ou inferiores (assim como o 
artesanato). Talvez pensar em artesania no saber-fazer mediação seja falar sobre as 
curiosidades e cuidados que envolvem um saber-fazer artesanal, assim como é pre-
ciso dominar uma técnica para que seja possível reinventá-la – ou, até mesmo, sobre 
aquilo que se constrói a partir da arte do encontro e transcende o objeto de arte.

Tramas elementares

Esperançar, para bell e Freire, é condição para o estabele-
cimento de comunidades educativas dispostas a reagir à 

violência das opressões vigentes em ambientes estrutural-
mente hostis à liberdade de expressão e a questionamentos 

das relações verticalizadas que as sustentam. 
Edna Gonçalves (2021)

	 Uma visita poderia, de uma forma objetiva, ter como ponto de partida a obra 
Manhã de sol (1994), de Lia Menna Barreto, presente na exposição Elementar: fazer 
junto, que, a partir das linhas que formam a tessitura de um crochê amarelo, com suas 
tramas e frestas aparentes, suspende na parede a conexão entre objetos que remetem 
à infância: um cesto de bebê, brinquedos de pelúcia, um pequeno guarda-chuva ama-
relo, um banquinho de madeira e até um carrinho de feira que facilmente eu levaria em 
um domingo de sol, quando pequena, para acompanhar minha mãe à feira. A partir da 
leitura de elementos na obra, eu teceria perguntas que disparassem a relação entre me-
mória, o fazer artesanal, as relações de gênero na infância, a cor amarela, ou até mesmo 
sobre a manhã de sol mais deliciosa já vivida pelo grupo. Talvez meu interesse não seja 
que as pessoas se impressionem com a excelência e execução de uma peça, mas que 
se perguntem e imaginem o tempo e o envolvimento implicados no saber-fazer entre 
mãos e linhas, pensamentos, atravessamentos, encontros, desafios e todas as histórias 
por trás de uma “peça”. É preciso ir além da forma.



82 83

	 Então, para além da obra em si, quando faço o cruzamento entre artesania 
e mediação, me interessa saber o que cada pessoa traz consigo, suas experiências, 
suas memórias, seus interesses. Poderia, ainda, dizer que o resultado da obra de arte 
exposta na parede acaba se tornando uma fresta disparadora para os assuntos que 
nos atravessam nas dimensões individuais ou coletivas, assim como aquela curiosida-
de sobre as histórias que existem por trás de uma peça artesanal. O que cada pessoa 
carrega consigo na arte do encontro? O que cada uma deixa? E o que cada uma leva?

	 Certamente, para que as tessituras se formem, a mão condutora se embasa 
em técnica, estudos, trocas que partem da costura de saberes que vêm de diferentes 
experiências, ao mesmo tempo em que não se prende a um formato ou modo operan-
te de se fazer. Afinal, cada encontro é um encontro (assim como cada peça artesanal 
é única) – com todas as particularidades que formam um grupo, as experiências e 
repertórios que cada pessoa carrega consigo, a disponibilidade ou indisponibilidade 
em estar junto, o tempo ou a falta dele, o que os trouxe aqui. Tudo se torna camada e 
linha da artesania no saber-fazer mediação, e isso faz sentido quando pensamos em 
como um mesmo roteiro pode gerar diferentes trocas e reflexões, levando em consi-
deração todas as variantes que envolvem as linhas de uma tessitura. Por fim, o que 
é mais valioso para uma pedagogia artesanal são as complexidades do processo e a 
construção da trama, para além do resultado de uma peça em si.

Referências bibliográficas

GONÇALVES, Edna. Prefácio. In: hooks, bell. Ensinando 
comunidade: uma pedagogia da esperança. São Paulo: 
Elefante, 2021. 

IPHAN. Programa Nacional do Patrimônio Imaterial. 3a ed. 
2008. (Fôlder Institucional).

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: 
Mórula Editorial, 2019.

SOUSA, Juliana Padilha. Tramas invisíveis: bordado e 
a memória do feminino no processo criativo. Belém: 
Universidade Federal do Pará (Dissertação de mestrado 
em Arte), 2019. Disponível em: https://repositorio.
ufpa.br/bitstream/2011/11443/7/Dissertacao_
TramasInvisiveisBordado.pdf. Acesso em: 10 maio 25.

ZIANI, Beth. Tempo de bordar. RIGS Revista Interdisciplinar 
de Gestão Social, v. 2, n. 3. Universidade Federal da Bahia. 
Salvador, 2013. Disponível em: https://portalseer.ufba.br/
index.php/rigs/article/view/9730. Acesso em: 10 maio 25. 

Tear coletivo proposto pela educadora Amanda Falcão (junho de 2025). [Collective weaving activity with 
educator Amanda Falcão (June 2025).] Foto [Photo]: Pedro Queiroz. 



84 85

8- O que pode a presença educativa 
em exposições? Experiências de 
leitura coletiva no museu
Caroline Machado



86 87

	 Um ponto nada mais é que o começo de um meio que está nova-
mente começando. Dito isso, quero compartilhar de onde parte o projeto 
Para ler junto, sobre o qual irei discorrer.

	 Essa atividade, que integrou a exposição Elementar: fazer junto, 
é uma proposta de experimentação de diversas formas de encontro para 
leitura coletiva, inspirada na experiência poética Comunidade de Leitura 
Temporária: Feministas, elaborada pela educadora Luna Aurora e criada 
a partir da obra/instalação Cala a boca já morreu!, da artista Ana Teixeira, 
presente no Projeto Parede no ano de 2023, no Museu de Arte Moderna 
de São Paulo. A ação tinha como objetivo fazer a leitura de alguns tre-
chos de textos de diversas autoras presentes na obra e criar um lugar 
de discussão e troca; ao mesmo tempo, seriam também fomentadas lei-
turas coletivas dos textos, compartilhamento de impressões, referências 
e vivências, a fim de criarmos uma comunidade temporária de leitura e 
estudo até o final da instalação.

	 A partir dessa atividade e do tema da exposição Elementar: fazer 
junto, que trazia como fio condutor práticas de convívio e colaboração 
entre humanos e mais-que-humanos, a curadoria propôs como progra-
mação da exposição um ciclo de atividades que chamamos de Para ler 
junto: um conjunto de ações de leitura coletiva dos textos presentes no 
catálogo e/ou livros, textos, imagens, obras e outras ferramentas de lei-
tura que dialogavam com o contexto da exposição. Essa ação aconte-
ceu semanalmente às quartas-feiras, de forma aberta ao público, durante 
todo o tempo da mostra. Com isso, o Educativo assumiu que esse seria 
um espaço potente para que nós, educadores, pudéssemos trazer nossas 
pesquisas individuais e relacioná-las com o tema central da curadoria.

	 As ações aconteciam no Espaço de fazer junto da exposição, um 
lugar planejado para encontros, oficinas e outras atividades, que incluía 
mobiliário e recursos especialmente desenvolvidos para mediar a mostra. 
Aqui é importante frisar a potência que há quando o Educativo tem um 
lugar cuidadosamente preparado pela expografia de uma exposição, já 
que um espaço físico é potencializador do trabalho educativo e possibilita 
outras formas de proporcionar encontros. 

Criança em atividade educativa (janeiro de 2024). [Child participating in educational activity (January 2024).] 
Foto: [Photo]: Arianne Riato.



88 89

	 Um ponto de encontro do público com o educador, do público 
com o espaço expositivo e as obras, pensando que esses pontos também 
se sobrepõem e suas ordens podem ser inversas ou variadas. Dessa for-
ma, o que pode a presença do educador na exposição? O educador, 
assim como o espaço, também é um ponto de encontro, “é o começo, o 
meio e o começo”1, ou seja, é continuidade.

	 Havia a expectativa de estar com mais estudantes, como normal-
mente costumamos trabalhar, entretanto o período de férias nos trouxe 
uma outra movimentação no museu. Inclusive, pudemos experimentar 
o espaço expositivo para realizar atividades com outras equipes, porém 
abertas ao público interessado em participar. Assim, alguns encontros 
contaram com uma variedade de visitantes, outras ações aconteceram 
integralmente entre os educadores do MAM, e isso me levou à pergunta: 
quais potências a nossa presença na exposição revela?

	 Para mim, se revelou uma oportunidade para a equipe educativa 
estar junta, trabalhando na exposição, podendo ali compartilhar suas 
experiências de mediação, seus saberes, seus estudos, garantindo a 
realização da ação no tempo e com os recursos que estavam reservados 
para ela. 

	 Para encontrar algo, precisamos de algumas “palavras-verbos” 
para nos orientar: movimento, continuidade, tempo, observação. Assim, 
podemos observar que as potencialidades da presença também com-
preendem que o trabalho educativo não se restringe somente a fazer 
visitas: há pesquisa, experimentação, vivência e participação nas pro-
postas da programação.

Para ler junto (Contatos com a Arte, junho de 2023). [Reading Together (Contacts with Art, June 2023).]  
Foto [Photo]: Bruno Leão/Estúdio em Obra.

1.  Ver Antônio Bispo do Santos.



90 91

Referência bibliográfica

PERISSÉ, Gabriel. A arte de ler criativamente. Revista 
Educação, 9 jun. 2015. Disponível em: https://
revistaeducacao.com.br/2015/06/09/a-arte-de-ler-
criativamente. Acesso em: 14 maio 2025.

	 Neste caso específico do Para ler junto, planejamos a partir dos 
seguintes questionamentos: o que lemos? Por que lemos?

	 A palavra “ler” tem sua etimologia do latim legere, que signifi-
ca escolher, pegar, colher. Essas palavras se cruzam em um caminho  
bonito quando observamos, damos tempo e nos movimentamos, pois 
ler é escolher.

	 Em minha experiência, quando mediei um dos encontros do Para 
ler junto, compartilhei em nossa leitura coletiva o livro infantojuvenil O me-
nino que comia lagartos, de Mercè López; o artigo “Palavras que mediam 
tempo e ancestralidade: o encontro entre Vovó Cici e Leda Maria Martins”, 
de Felínio de Sousa Freitas, presente na publicação A memória da pre-
sença; e o texto “Seres criativos da floresta”, de Cristine Takuá, presente 
também no catálogo da exposição Elementar: fazer junto. Decidi ler es-
ses textos porque dialogam com as formas de estar no mundo nas quais 
acredito, com as diversas leituras possíveis que existem sobre modos de 
pensar, fazer e estar nesta sociedade em que vivemos atualmente.

	 E escrever este texto me traz um ponto que é compreender que, 
quando leio o mundo, eu estou escolhendo este mundo, logo, pondo em 
prática, porque escolha também é uma “palavra-verbo”. Dessa forma, fa-
zer junto é um ato diário, é uma escolha que não é pensada, mas, sim, 
praticada. No fim do começo deixo uma pergunta ao vento: o que acon-
tece quando o corpo educativo lê junto?



92 93

9- Como poetizar  
no caos ordinário  
da vida? Uma reflexão  
poética na exposição  
Elementar: fazer junto
Luna Aurora



94 95

	 A vida carrega facetas do ordinário e do extraordinário. É ordinária, pois está 
no campo da ordem. Uma ordenação do cotidiano, do tempo, do mundano. Nós, 
como seres humanos, não podemos escapar disso. Também é extraordinária, pois é 
cheia de mistérios e nos convoca às delícias, malícias e poesias sutis que carregam 
moléculas de encanto. Dialogar com essas facetas do viver não é fácil, exige equilíbrio 
em um mundo de guerras cotidianas que nos desestabiliza. Algumas vezes como 
equilibristas de pratos e outras como malabaristas de granadas, nós somos todos 
convocados a viver o choque entre o extraordinário e o ordinário.

	 Esse choque gera caos, e a vida ocorre na ordem desse caos. O tempo não 
para: tem louça, tem feira, a necessidade de comida na mesa, o transporte, o sono, 
aluguel para pagar, a caixa de areia dos gatos para arrumar, remédio, trabalho, traba-
lho, trabalho; o capitalismo nos rouba em um sistema de trocas não justas. Nos vence 
pelo cansaço e no cansaço. E assim, muitas vezes, não há espaço para parar, olhar 
diferente, fora do literal (e com mais literatura). Passamos a ter uma mente condicio-
nada a não viver o que há de poesia no mundo, deixamos de dialogar com algumas 
facetas da vida, enferrujamos e adoecemos.

	 Sou educadora em contexto de exposições de arte, e uma vez ouvi de outra 
educadora que nós, que trabalhamos nessa área, precisamos estar com o coração em 
dia. Não há como exercer nossa profissão olhando apenas para o outro. É necessário 
um diálogo entre virar o espelho para o outro e para si. Digo mais: é muito difícil exer-
cer nossa profissão sem alimentar a poesia interna. Como olhar, analisar e dialogar 
com a produção do outro se não consigo enxergar a minha própria poesia? Afinal, os 
mais velhos nos ensinam que é necessário lavar primeiro as próprias joias antes de 
lavar a cabeça dos outros. 

	 Esse ensinamento torna-se um desafio maior quando estamos em contexto 
de emergências ou, melhor, de caos. Aquele caos da ordem da louça, da raça, do 
salário, do gênero, do aluguel, da classe, do ônibus que na hora da volta só passa 
lotado. Mas o fato de ser um desafio não tira a minha necessidade de exercer o 
meu trabalho no sistema econômico e social que vivo. É um movimento paralelo e 
simultâneo, então esse exercício da minha profissão tem me mostrado algumas en-
cruzilhadas: possibilidades de produção de sentido menos literais e mais aforísticas, 
quase como um consolo, um ensinamento, uma síntese daquilo que realmente me 
salta aos olhos e me faz ver a ordem extraordinária também. Algo que mexa com a 
bússola do meu coração.

	 Nesse exercício, ora ou outra me encontro com algumas obras de arte. Afinal, 
acredito no museu como um lugar de encontros – entre obras de arte e diversos pú-
blicos, entre os próprios públicos ou entre as próprias obras de arte no espaço expo-
gráfico. Esses encontros contribuíram para que eu mantivesse a confiança na minha 
poesia interior. Em um exercício reflexivo de ecos e caos proporcionado pelo encontro, 
fui buscando caminhos coletivos e individuais no espaço-tempo, mas também educa-
tivos e curatoriais no espaço expositivo e de mediação.

José Leonilson (Fortaleza, CE, 1957 – São Paulo, SP, 1993). Ninguém tinha visto [No One Had Seen It],  
c. 1988, acrílica e pastel oleoso sobre madeira [acrylic and oil pastel on wood], 144,5 x 85,3 x 0,5 cm. Coleção 
[Collection] MAM São Paulo. Doação [Donated by] Eduardo Brandão e Jan Fjeld, 2006. Foto [Photo]: Ding Musa.



96 97

	 Foi assim na exposição Elementar: fazer junto, que marcou a visibilidade do 
acervo de saberes e fazeres da equipe educativa do Museu da Arte Moderna de São 
Paulo, da qual faço parte desde 2020. Nessa mostra, havia uma expografia polivalente 
que possibilitava diversos caminhos pedagógicos e distintas organizações poéticas e 
curatoriais, o que me permitiu experimentar a exposição junto ao público de maneira 
dinâmica e dialógica.

	 No entanto, diante da polivalência, como organizaria o meu caminho? Como 
poderia mesclar o que pulsasse interesse no peito com fundamentos específicos das 
áreas de arte-educação e mediação cultural – saberes que envolvem construção de 
roteiros artísticos e pedagógicos, abordagens singulares para diversos perfis de pú-
blicos, competência ao articular diferentes linguagens, saúde vocal, consciência cor-
poral, letramento avançado em leitura de imagem, entre outros? Então decidi escutar 
o meu corpo, entender o que permanecia na minha vontade. Sem muito alarde ou 
pressa, mas atenta, porosa e disponível para os ensinamentos que aquele contexto 
poderia me proporcionar.

	 Precisei habitar o espaço, ora me aproximando, ora me distanciando, cons-
ciente desse movimento pendular, para que, diante do caos e da ordinariedade, o 
extraordinário pudesse emergir e ser sublimado. Afinal, todas as obras tinham alguma 
interligação direta com a pesquisa do acervo do museu, mas também com o acervo e 
a história do próprio Educativo. Logo, olhando com olhos atentos, algumas tensões, 
debates, aprendizados e contradições poderiam ser evidenciados e trazidos à tona. 
A principal base que guiou meu olhar foi entendê-los como resultados imagéticos de 
possíveis aforismos, expressões sintéticas que evidenciam regras, ensinamentos ou 
princípios morais e práticos. Logo, foi um exercício de síntese e organização. Muitas 
dessas enunciações foram pesquisadas até que eu chegasse nas seguintes:

1 - Uma única pedrinha pode ser capaz de mudar a geografia de um país inteiro.
Um conjunto de nove impressões fotográficas sobre papel de tamanhos variados e um 
vídeo, todos alocados em uma parede de mais ou menos três metros. Nessas ima-
gens, é retratado o pico de uma superfície rochosa, que aparenta ser uma montanha 
ou um vulcão, e há uma pessoa mexendo nesse pico com uma régua e um maçarico. 

2 - Um cavalinho estático e sozinho nos convida a lembrar o movimento coletivo.
A estátua de um cavalo do tamanho de um pônei atravessado verticalmente por uma 
barra. O material parece ser porcelana, mas na verdade é madeira e papel pintado. A 
posição do cavalo sugere movimento.

3 - A infância e a velhice são interligadas por uma membrana.
Seis objetos que aludem ao trabalho e ao universo doméstico, como carrinho de fei-
ra, vassoura, entre outros. No entanto, esses objetos parecem brinquedos relaciona-
dos ao universo infantil. Dispostos na horizontal, são interligados por uma espécie de 
membrana de crochê amarela.

Visitante observando a exposição Elementar: fazer junto (junho de 2023). [Visitor at the exhibition Elementar: 
fazer junto [Elementary: Doing It Together] (June 2023).] Foto [Photo]: Estúdio em Obra. 

Vista da exposição Elementar: fazer junto (junho de 2023). [Installation view of the exhibition Elementar: fazer 
junto [Elementary: Doing It Together] (June 2023).] Foto [Photo]: Estúdio em Obra.



98 99

4 - A delicadeza se apresenta no meio do caos bruto.
Uma quina da exposição, na qual temos dois quadros, um com técnica de pintura 
que revela e oculta uma escrita, e outro com técnica de desenho e bordado muito 
sutis e delicados. Do outro lado da quina, seguindo a parede, um vídeo projetado, que 
mescla minutos de silêncio e de som, que se alternam entre o fone de ouvido e um 
áudio aberto à exposição. Nos momentos de som, há uma música do estilo hardcore 
tocando em volume alto. 

	 Quando nos profissionalizamos em mediação educativa em espaços expositi-
vos, é necessária a prática não só de nos atentarmos para diversos objetos artísticos 
e expográficos, mas de nos deslocarmos sensorialmente diante deles. Sobre isso, 
Leonardo Sassaki fala muito bem em seu texto nesta publicação, trazendo a multis-
sensorialidade para o debate. A partir desse deslocamento do que é comum, uma 
obra que foi crucial para eu conseguir me propor a esse movimento foi Arte física 
– mutações geográficas: fronteira vertical (Yaripo) (1969–2015), de Edouard Fraipont 
e Cildo Meireles. Assim como o artista deslocou uma pedrinha de baixo para cima, 
mudando, dessa forma, um país inteiro e trazendo à tona o que estava embaixo, algo 
poderia estar escondido para mim, e parecia querer vir à tona. Com pouco, poderia 
ressignificar a exposição. Ainda assim, o não saber e a busca me geraram medo, em 
meio a tantas possibilidades.

	 No meio do caos, muitas vezes, a solidão e o vazio se alojam, tomam espaço 
e colocam um cabresto em nossos olhos, cabeça e coração, nos causando a ilusão de 
que estamos completamente sozinhas. Assim, sozinha, vi o cavalinho (Cavalo branco, 
1998) de Sandra Cinto: branco, pequenino, do tamanho de um pônei, sozinho, sus-
penso por uma estaca no meio da exposição. No entanto, o paradoxo se punha, pois 
apesar de sozinho e estático – como se estivesse longe dos seus pares pertencentes 
a um possível carrossel colorido –, ao vê-lo conseguia reconhecer um movimento 
sendo suscitado, e que suscita também a presença dos seus pares. Mas onde estava 
o movimento? Estava comigo, que via e ria lembrando das memórias de parques de 
diversão e gritaria de criança no parquinho precário, no meio de uma praça na periferia 
de Taboão da Serra. O movimento é de quem o fita e, enquanto ele fosse visto, não 
estaria sozinho. Ele é porque somos. 

Ser humano é ser solar, né
E eu penso junto com a filosofia Bakongo
Que é uma filosofia africana ali da região Congo-Angola
Que vai dizer que todo ser humano nasce como o Sol em terra, né
O nascimento de uma criança na comunidade é o nascimento de um sol vivo1

	 Ao fazer o exercício de pensar menos com filosofias europeias e me propor 
a aprender junto à filosofia das regiões Congo-Angola, a música da cantora e com-
positora Luedji Luna me convidou à máxima “todo ser humano nasce como o Sol em 
terra”, que revela algumas coisas: para o Sol chegar ao meio-dia, necessita de uma 

comunidade inteira que o levante em conjunto. Poderíamos localizar a sistematização 
dessa ética em um cosmograma chamado Dikenga, que conduz as filosofias de terrei-
ros afro-brasileiros de maneira social, ética e poética.

	 Nesse cosmograma, existem algumas linhas, todas significantes. A linha ho-
rizontal é chamada de Kalunga, a que interliga o nascimento com a morte, a criança 
com o ancião.

	 Essa linha que separa os mundos visível e invisível é também uma maneira de 
organizá-los através da observação da linha do horizonte.

Além de ilustrar os caminhos percorridos pelo Sol, indo do amanhecer 
ao ápice do meio-dia, para então o pôr do sol até o sol da meia-noite, 
a partir do cosmograma somos introduzidos a um verdadeiro portal que 
nos conduz a outro tempo. Distinto do kronos em sua origem e vivência 
(Kaercher; Pereira, 2023, p. 5).

	 O que seria Manhã de sol (1994), de Lia Menna Barreto, se não uma linha-
-membrana de crochê que interliga diversos objetos com teor do universo do brincar 
infantil, mas também do trabalho e das distinções de gênero impostas para as pesso-
as desde a infância até a velhice? Penso que o mais próximo que teremos da infância 
é a velhice. Eu sou porque alguém foi.

	 Ainda assim, apesar de todas essas concepções, parece que o caos insiste em 
permanecer e precisamos habitar em conjunto com ele e nele. Esse exercício de estar 
junto foi o que aconteceu na obra caótica Clássico (Palmeiras x Corinthians) (2003), de 
Dora Longo Bahia, que trabalha com a música, o barulho, o ruído e o contraste com o 
silêncio. Logo, a mediação diante da obra parecia estar sob o controle do tempo dela, e 
não sob o meu. O descontrole tem um potencial forte de nos gerar desorganização.

1. LUNA, Luedji. O que é o amor?. In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. São Paulo: YB Music, 2020. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=5e0sbO6CY2s. Acesso em: 6 set. 2025.

Referência ao cosmograma Dikenga. [Reference to the Dikenga cosmogram.]



100 101

	 A desordem me convidou a ser flexível no espaço, com o espaço e com o pú-
blico, pois, às vezes, é só sobre olhar um pouco para o lado. Assim foi como eu reparei 
em Ninguém tinha visto (c. 1988), de José Leonilson, me olhando com sua delicadeza, 
sutileza e sensibilidade. Mas será que a vida e o contexto do artista foram sutis, ao 
considerar que ele descobriu estar vivendo com HIV em 1991, momento no qual o 
estigma sobre essa doença era brutal e higienista? Ainda assim, esse fato repercute 
de forma dominante em sua obra a partir de suas sutilezas.

	 Dito tudo isso, retomo o roteiro poético aplicado: 

1 - Uma única pedrinha pode ser capaz de mudar a geografia de um país inteiro.
2 - Um cavalinho estático e sozinho nos convida a lembrar o movimento coletivo.
3 - A infância e a velhice são interligadas por uma membrana.
4 - A delicadeza se apresenta no meio do caos bruto.

	 A perspectiva poética aqui trazida diz respeito à possibilidade de encarar a 
vida como algo multifacetado e, diante disso, transcriá-la em linguagem. Para essa 
transcriação, são necessários os exercícios de sintetizar coisas complexas e de abrir 
as possibilidades de coisas supostamente simples.

	 Encarar a curadoria a partir de multicontextos, transformar obras de arte em 
aforismos e localizar aforismos em obras de arte são exercícios de poetizar diante 
do caos ordinário, este que não está na ordem do roteiro poético, mas das burocra-
cias do dia a dia que envolvem uma exposição de arte (montagem, agendamento de 
grupos, processos administrativos, sinistro, comodato, comunicação externa etc.). 
Será que, como educadores, podemos escapar desse ordinarismo da organização 
de uma exposição? 

	 Provavelmente não. Mas podemos levar em conta esse exercício entre o ordi-
nário e o extraordinário que envolve estar presente em um espaço expositivo, onde o 
jogo de escolhas, muitas vezes, nos convoca à responsabilidade, ao cuidado e à curio-
sidade em prol de uma organização que pode ser pessoal ou de temáticas e recursos 
metodológicos específicos – ou seja, uma curadoria do externo e do interno. É nesse 
ponto que precisamos entender as brechas para a possibilidade da poesia emergir e se 
concretizar em formato de visita, experiência poética, oficina ou contação de história.

	 Se o ordinário está no campo da ordem e o extraordinário no campo das contra-
dições, estar em uma exposição de arte no papel de educadora é, no limite, reconhecer 
que é necessário estar no mundo no papel de um ser humano atento ao movimento 
pendular das multifacetas que a vida convoca. Movimento este que é estético, ético 
e político. Dialogar com uma expografia e com as obras de arte com tônus e criativi-
dade – apesar das cotidianidades – e, ainda assim, transmutar esse diálogo em uma 
ação educativa é um exercício característico do trabalho de educadores em contexto 
de exposições. Apesar do desafio, alguém veio antes e alguém virá depois. Apesar do 
desafio, nenhum cavalinho faz carrossel sozinho. Apesar do desafio, no caos há muita 
delicadeza. E, apesar do desafio, eu escolho carregar moléculas de encanto em minha 
profissão, e este texto, além de ser uma reflexão, é também um grande aforismo.

Referência bibliográfica

SANTOS, José Carlos dos; SILVA, Leandro Oliveira 
da. Performance e ancestralidade: o que a cosmologia 
bakongo ensina sobre a infância negra brasileira? 
Revista Brasileira de Estudos da Presença, v. 13, n. 1, 
2023. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbep/a/
nMwyChX5X5DvqF9fP3vqBCn/. Acesso em: 21 maio 2025.



102 103

10- O que levamos quando um ciclo 
se encerra? Um depoimento sobre 
tornar-se parte do MAM Educativo
Bárbara Góes



104 105

	 Me emociono ao escrever sobre como foi esse processo de quase oito meses 
com vocês. Relembro algumas fotografias, episódios, a primeira vez que passei por 
aquela porta vermelha e o encantamento que senti quando comecei a conviver no 
ateliê durante as primeiras semanas, e me pego muito feliz por tudo que presenciei.

	 Conto, sempre que possível, quais foram as minhas motivações para fazer parte 
do Educativo. Quando eu visitei a exposição Mulheres radicais: arte latino-americana, 
1960–1985 (2018), na Pinacoteca de São Paulo, estava com um grupo no qual a educa-
dora nos levou a pensar a mostra junto com ela e, desde então, comecei a me questio-
nar sobre quem era aquela profissional e do que eu precisava para ser como ela.

	 Estive quase um ano como voluntária no Museu de Arte Moderna de São  
Paulo, entre Bilheteria e Produção, mas com horários reduzidos e atividades 
mais internas, então não conseguia ver a abrangência do Educativo. Comecei a ter 
maior contato com a equipe quando surgiu a oportunidade de fazer as aulas de Libras, 
e ao ingressar no estágio no Educativo, no início de 2023, lembro-me bem de como 
ficou o meu coração na época e de como foi proveitoso iniciar aquele processo ao 
lado de alguém tão especial quanto a Naná, que foi minha dupla de início de estágio e 
se tornou uma amiga que tanto admiro para além dele.

	 O primeiro dia começou. A Débora nos levou para apresentar as equipes do mu-
seu e, quando chegamos no Educativo, fomos recebidas pela San e pela Milena. Os dias 
se seguiram e entender como o Educativo funcionava por dentro foi uma descoberta.  
Demorou um pouco para sentir no corpo, mas não me faltava vontade de mostrar para 
o público o que me faz brilhar os olhos. 

	 E assim – com o carisma da San, o jeito expansivo da Falcão, o cuidado da 
Maria, as brincadeiras do Léo, a criatividade da Amanda Santos, a agilidade da Carol, 
a inteligência da Luna e a organização da Iraci – eu fui sendo estimulada a mostrar 
quem eu sou. O jeito lúdico da Naná em conquistar as pessoas e o jeito do Dan de 
aproximar e divertir qualquer um que está ao seu lado foram fundamentais para que 
eu me enxergasse como educadora. Por fim, a sagacidade da Amanza e a gentileza 
do Pedro me ajudaram a me desenvolver como profissional – já que, pela primeira vez, 
estava mostrando aquele universo da arte para outras pessoas tão incríveis quanto –, 
assim como o olhar atento da Mirela ao coordenar uma equipe que tem o seu próprio 
movimento e se reinventa a cada dia.

	 Sempre falava que estava vivendo um sonho, e que foi a partir do MAM que 
descobri que até os nossos sonhos enfrentam dificuldades. Eu tive as minhas – sejam 
elas coletivas, pensando nos acontecimentos que perpassam o Educativo de uma 
instituição museológica; ou particulares, afinal, por ser uma pessoa quieta, tinha como 
tendência guardar para mim o que eu estava passando, acreditando que conseguiria 
resolver sozinha.

Educadora Barbara Góes em mediação (Programa de Visitação, agosto de 2025). [Educator Barbara Góes 
leading a mediated visit (Visitation Program, August 2025).] Foto [Photo]: Luan Santos.



106 107

	 Ali eu fui estimulada a compartilhar, a criar e a vivenciar experiências múl-
tiplas, mesmo em pouco tempo. Pude exercitar a mediação cultural e a produção  
de atividades em vários sentidos e para diferentes públicos. Pude conhecer tanta 
gente, lembrar e ser lembrada por eles – e, quem sabe, provocar reflexões no cora-
ção de alguns.

	 O Educativo me fez acreditar na minha capacidade. Obrigada pela paciência, 
gente! Espero que saibam o quanto eu gosto de vocês. Estou com saudades!

	 Um grande beijo. 

Atividade do programa Família MAM (novembro de 2023). [Family MAM program activity (November 2023).] 
Foto [Photo]: Arianne Riato. 



108 109

Participantes



110 111

Amanda Alves Vilas Boas Oliveira ou Amanza é educadora e fotógrafa, 
com bacharelado em História da Arte pela Universidade Federal de São 
Paulo (Unifesp) e técnico em Comunicação Visual pela Etec Tiquatira. 
Apresenta o podcast O conceito, sobre história da arte e cultura pop. 
Percorreu instituições culturais como Pinacoteca de São Paulo, Sesc 
Consolação e Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, além da 
produção de projetos culturais periféricos. Atualmente é educadora no 
Museu de Arte Moderna de São Paulo. Sua pesquisa permeia o direito à 
cidade, as expressões musicais e a cultura das infâncias. 

Amanda Harumi Falcão é artista, educadora e artesã. Teve seu primeiro 
contato com o universo das artesanias em casa por meio da mãe e das 
avós, que faziam trabalhos com tricô, crochê e bordados. O interesse 
pelas linhas, os fazeres manuais e as artes a levaram ao universo do 
artesanato de rua, do qual viveu exclusivamente por sete anos. É 
bacharela em Artes Visuais e licenciada em Artes no Centro Universitário 
Belas Artes de São Paulo, onde desenvolveu sua pesquisa de iniciação 
científica “O bordado como linguagem na mediação cultural”. Atuou em 
educativos de instituições culturais como Sesc Pompeia e Sesc 24 de 
Maio, lecionou o curso Oficina de Bordado Livre: Costurando Memórias, 
Afetos e Reflexões, em Oficinas Culturais, foi proponente da Vivência 
de bordado poético no Instituto Adelina e, atualmente, é educadora 
no Museu de Arte Moderna de São Paulo. Em suas pesquisas, busca 
costurar a relação entre memória e o fazer artesanal e, também, criar 
estratégias e caminhos para o cruzamento dos saberes populares com 
os processos da mediação cultural e da arte-educação. 

Amanda Santos é designer e artista visual. Tecnóloga em Design Gráfico 
pela Universidade de Mogi das Cruzes, possui licenciatura em Artes Visuais 
pela Faculdade Paulista de Artes e é pós-graduada no curso “A natureza 
que somos: filosofias e práticas para uma atuação genuína no mundo” 
pel’A Casa Tombada. Atua como educadora no Museu de Arte Moderna de 
São Paulo e, entre suas áreas de interesse e pesquisa, coexistem questões 
relativas à arte contemporânea, ao design e à educação. 

Bárbara Góes, sujeita periférica, é graduanda em História da Arte pela 
Universidade Federal de São Paulo (Unifesp). Foi bolsista do Programa 
Institucional de Bolsas de Extensão Universitária (PIBEX) em mediação 
cultural no projeto Reciprocriar: Unifesp e a Ouvidor 63, realizado em 
parceria com a Ocupação Ouvidor 63. Trabalhou como educadora no 
Museu de Arte Moderna de São Paulo, onde experimenta a mediação 
e a produção cultural como gestos de escuta, criação e afirmação de 
subjetividades plurais.

Caroline Machado é educadora, artista e produtora cultural. Técnica em 
Dança, licenciada em Artes Visuais, pós-graduanda no curso “A pedagogia 
das miudezas na educação das infâncias: sobre epistemologias, utopias 
e teimosias” pel’A Casa Tombada. Sua pesquisa permeia relações entre 
educação, artes visuais e aspectos da cultura afro-diaspórica e popular 
brasileira. Atualmente, tem se interessado pelo âmbito da infância. 

Cauê Alves é mestre e doutor em filosofia pela Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (FFLCH-
USP). É professor do Departamento de Artes da Faculdade de Filosofia, 
Comunicação, Letras e Artes da Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo (FAFICLA PUC-SP) e curador-chefe do Museu de Arte Moderna de 
São Paulo. É autor de diversos textos sobre arte, publicados em materiais 
de instituições como Museu de Arte Contemporânea de Serralves (Porto), 
Pinacoteca de São Paulo e Tate Modern (Londres). É líder do grupo de 
pesquisa em História da Arte, Crítica e Curadoria da PUC-SP. Entre 2016 
e 2020, foi curador-chefe do Museu Brasileiro de Escultura e Ecologia 
(MuBE). Em 2015, foi curador-assistente do Pavilhão Brasileiro da 56ª 
Bienal de Veneza e, em 2011, curador-adjunto da 8ª Bienal do Mercosul.

Cintia Cristina de Castro Mello é coordenadora pedagógica no Centro 
de Educação Infantil (CEI) Fernão Dias. É licenciada em Educação Física 
e em Pedagogia, além de mestre em Educação. Atua na rede municipal 
de educação há dezessete anos, entre os cargos de docência e gestão. 
Atualmente, está à frente da formação de professoras da unidade e do 
acompanhamento de propostas e ações pedagógicas. Acredita em uma 
educação que possa ser construída para e com crianças e educadores.

Daniel Cruz é um multiartista periférico de Osasco, Zona Oeste de São 
Paulo. Grafiteiro, poeta, arte-educador e professor, é bacharel e licenciado 
em Letras pela Universidade de São Paulo (USP) e tem desenvolvido uma 
trajetória que cruza a arte urbana, a literatura anticolonial e a educação. 
Já atuou em instituições como o Museu de Arte Moderna de São Paulo 
e a Caixa Cultural, onde elaborou e conduziu oficinas voltadas à criação 
artística e à valorização das culturas afro-brasileiras. Assina intervenções 
em eventos como a Festa de Favela (Museu das Favelas), a Expo Queer 
(com apoio da Parada SP), o Point da USPIXO e o Festival da Good Fellas 
Crew. Organizou a primeira oficina de grafite na Semana da Consciência 
Negra da USP e dirigiu projetos artísticos em escolas públicas, além 
de ter atuado como estilista com a marca Seven Padduan. Na sua 
poética, utiliza máscaras como imagens que nascem das suas poesias, 
expressando as transformações e revelações humanas em contextos 
de raiva e isolamento. Sua arte busca abrir caminhos de expressão, 
pertencimento e resistência a partir da vivência periférica e negra. 



112 113

Leonardo Sassaki é educador e artista visual. Formado em Licenciatura 
em Artes Visuais e especialista em educação inclusiva e audiodescrição, 
investiga práticas sinestésicas e multissensoriais em arte-educação, visando 
a acessibilidade cultural e a inclusão de pessoas com deficiência. Trabalhou 
com educação não formal no terceiro setor nas áreas de assistência social 
e educação. Foi educador no MAM Educativo e atualmente integra a equipe 
de curadoria do Museu de Arte Moderna de São Paulo como Analista de 
Diversidade e Acessibilidade. Também é idealizador da Sentindo os Sentidos, 
empresa prestadora de serviços em acessibilidade e arte-educação. 

Lucila Guedes de Oliveira é licenciada em Educação Artística pela 
Universidade de Caxias do Sul (UCS), mestre (2014) e doutora (2024) 
em Educação pela mesma instituição. Possui especializações em Arte/
Educação (2003), Informática Educativa (2009), Coordenação Pedagógica 
(2016) e Educação e Relações Étnico-Raciais: Investigações de 
Cosmopercepções Amefricanas (em andamento). É também acadêmica 
do curso de Pedagogia da UCS. Atua como professora de Arte nas redes 
municipais de Farroupilha desde 2002 e de Caxias do Sul desde 2014, e 
como docente nos cursos de licenciatura e bacharelado em Artes Visuais 
da UCS desde 2024. Lecionou no curso de Pedagogia da Faculdade 
CNEC Farroupilha (2014–2018) e coordenou o Núcleo Técnico-Científico 
de Educação, Pesquisa e Comunicação da Diretoria de Museus e 
Memória de Caxias do Sul (2022). Participou como assessora pedagógica 
do Núcleo de Estudos e Pesquisa da Secretaria Municipal de Educação 
de Caxias do Sul (2018–2019) e integrou o Núcleo Permanente Qualificar 
a Educação para as Relações Étnico-Raciais (2023). Coordena a área de 
Artes Visuais no Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência 
(PIBID) e integra o GT-26 do Tribunal de Contas do Estado do Rio Grande 
do Sul, com foco no estudo e monitoramento da implementação da Lei 
10.639/2003. Suas pesquisas se concentram na formação docente, na 
arte e na educação para as relações étnico-raciais. 

Luna Aurora Souto é beletrista pela Universidade de São Paulo (USP),  
pós-graduanda em Arte e Educação pelo Centro Universitário Belas Artes, 
escritora, multiartista da palavra, educadora, revisora e consultora de 
escrita. Pesquisa as interdisciplinaridades de linguagens nos discursos 
sobre identidade de gênero, com foco nas travestilidades. Publicou 
Mem(orais): poéticas de uma byxa-travesty preta de cortes (2019) e 
Prospectos: feitiços entre o tempo, o vórtex, o eu e o eco (2023), ambos 
pela Editora Urutau. Participou do livro Antologia trans: 30 poetas trans, 
travestis e não-binários (2017) e da coletânea de escritores negros De bala 
em prosa: vozes da resistência ao genocídio negro (2020), publicada pela 
Editora Elefante e finalista do Prêmio Jabuti em 2021. Fez consultoria de 
escrita para o projeto IDNAC na publicação do livro Construções coletivas: 
identidade nacional e modernidade brasileira (2023), prefaciou o livro 
Cobra rasteira: mitologia de uma transição de gênero (2021), da autora 
Kaya Adu, e posfaciou a coletânea TodAs EscreVemos (2021).

Maria Ferreira é arte-educadora, produtora cultural, atelierista e fotógrafa. 
Possui licenciatura em História e é pós-graduanda em Psicopedagogia: 
Atuação em Contextos Educativos pela Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais (PUC Minas). Possui ampla atuação em instituições culturais, 
como Itaú Cultural, Espaço Cultural Porto Seguro, Centro Cultural Banco 
do Brasil e unidades do Sesc em São Paulo. Na educação, desenvolve 
pesquisa sobre o potencial da prática lúdico-construtiva na mediação 
das linguagens artísticas, elaborando materiais educativos, publicações, 
oficinas, proposições e vivências. Também investiga as contribuições 
das materialidades pedagógicas para o desenvolvimento cognitivo e 
emocional na primeira infância, ampliando o olhar sobre a potência das 
experiências sensoriais e criativas nos processos educativos.

Mariana Longo vive e trabalha em São Paulo. Formou-se artista visual 
pela Universidade de São Paulo (USP) em 2007, com especialização 
em Linguagens da Arte pela mesma instituição em 2010. Atua há mais 
de vinte anos no ensino de arte, com passagem por instituições como 
Museu de Arte Moderna de São Paulo, Fundação Bienal de São Paulo e 
Centro Cultural Banco do Brasil, além da condução de oficinas em ONGs 
e de participação em programas de formação de professores. Atualmente 
é atelierista na escola Carandá Educação, onde desenvolve pesquisas 
sobre o ateliê na primeira infância e suas conexões com a natureza.

Mirela Estelles é uma mediadora cultural que investiga os desdobramentos 
da narração de histórias na educação em museus e exposições de arte. 
Estudou Comunicação das Artes do Corpo na Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo e especializou-se em Linguagens da Arte no Centro 
Universitário Maria Antonia, onde iniciou as pesquisas e atividades do projeto 
Histórias para ver e ouvir (2011–). Com experiência em arte contemporânea, 
educação, livro e leitura, culturas da infância, patrimônio imaterial e públicos 
de museus, realiza a curadoria de exposições e de projetos educativos em 
escolas, livrarias, bibliotecas, museus e outras instituições culturais, com 
atenção aos aspectos de acessibilidade e diversidade na gestão cultural 
de equipes multidisciplinares. Atualmente, coordena a área de educação 
do Museu de Arte Moderna de São Paulo, onde atua desde 2009. Nesse 
museu, fez a curadoria da exposição Elementar: fazer junto (2023) e idealizou 
os projetos Semana das culturas da infância (2012–), Festival Corpo Palavra 
(2021–) e Histórias no jardim (2022–).

Pedro Queiroz é graduando em Ciências Sociais pela Universidade 
Federal de São Paulo (Unifesp). Amante da fotografia, possui uma 
trajetória de cobertura de manifestações populares. Utiliza a fotografia 
como forma de ativismo, buscando apresentar e construir, através de seu 
olhar, sua própria narrativa, com foco na preservação das identidades 
negras. Além disso, também é arte-educador em formação no Museu de 
Arte Moderna de São Paulo. 



114 115

Sansorai Oliveira é educadora, psicóloga clínica, atriz e produtora 
cultural. Desde 2004 é trabalhadora da cultura e atualmente integra 
o MAM Educativo. Atuou em diversas instituições, como o Centro de 
Atenção Integrada em Saúde Mental “Philippe Pinel”, em Pirituba, escolas 
públicas da rede estadual e municipal de ensino, Centros Educacionais 
Unificados, Fundação Bienal de São Paulo, Espaço Cultural Porto 
Seguro e unidades do Sesc São Paulo. De 2006 a 2018, participou da 
II Trupe de Choque, grupo de pesquisa teatral da cidade de São Paulo 
contemplado seis vezes pela Lei de Fomento ao Teatro da cidade de 
São Paulo. Participa atualmente da gestão da OKUPAÇÃO CULTURAL 
CORAGEM na Cohab 2, em Itaquera.

Terezinha de Oliveira Buchebuan é arquiteta e urbanista formada pela 
Universidade de Caxias do Sul (UCS), mestre em Letras e Cultura pela mesma 
instituição e doutora em Planejamento Urbano e Regional pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (PROPUR/UFRGS). Desde 2012, atua como 
docente nos cursos de Arquitetura e Urbanismo e Design de Interiores 
da UCS. É coordenadora do TaliesEM – Escritório Modelo de Arquitetura 
e Urbanismo desde 2016, membro do Núcleo Docente Estruturante 
(NDE) do curso de Arquitetura e Urbanismo e conselheira na Comissão 
de Pesquisa, Inovação, Ensino e Extensão (CEPE/UCS). Além de sua 
atuação acadêmica, integra o Conselho Municipal de Patrimônio Histórico 
e Cultural de Caxias do Sul (COMPAHC) e, desde 2024, é coordenadora 
geral da TERRA Coletiva – Território. Educação. Moradia. Cultura. Popular. 
Possui experiência nas áreas de Arquitetura e Urbanismo, com ênfase 
em temas como evolução urbana, Assistência Técnica para Habitação de 
Interesse Social (ATHIS), projetos comunitários participativos, intervenção 
em áreas urbanas consolidadas de habitação de interesse social e 
patrimônio cultural. 

Valquíria Prates é pesquisadora, curadora e educadora. É colaboradora 
de museus, bibliotecas, universidades, escolas e instituições culturais, 
coordena programas de educação, mediação e formação, realiza curadorias 
de exposições e organiza publicações e residências. Mestra em educação 
e políticas públicas de acessibilidade e doutora em artes, é consultora 
do MAM Educativo, do Instituto Cultural Vale e do IMS Educação, além 
de pesquisadora de mediação cultural no Polo Sociocultural Sesc Paraty.



116 117

Cultural Mediation and the MAM Education Department

The Museum of Modern Art of São Paulo is pleased to present this 
book on its Education Department, a pioneering initiative in the history 
of Brazilian museums and a leading reference in the field of cultural 
mediation. Since its creation, the MAM Education Department has served 
as a hub for research, experimentation, and learning, renowned for its 
professional excellence and unwavering commitment to broadening 
access to modern and contemporary art.

This publication features essays by MAM educators that raise 
fundamental questions about cultural mediation, providing a platform 
for reflection on practices and debates of national and international 
significance. Rather than offering easy or ready-made answers, the book 
invites readers to see mediation as a gesture of listening, as an embrace 
of differences, and as a collaborative knowledge-building process.

Over the decades, the MAM Education Department became a model for 
other institutions due in large part to the consistency of its programs and 
its team’s professional and innovative approaches. Produced by a team 
known for engaging with diverse audiences – from students and teachers 
to researchers, specialists, and visitors of all kinds – this publication 
reaffirms MAM’s role as a lively, dynamic and plural space that fosters 
critical thinking and ensures cultural accessibility for all.

It is with great satisfaction that we present this volume, confident that 
it will contribute to strengthening the field of cultural mediation and 
to inspiring the renewal of educational practices in museums in Brazil 
and beyond.

Elizabeth Machado
President of the Board,
Museum of Modern Art of São Paulo

Texts in English



118 119

Ten Questions from the MAM Education 
Department for Cultural Mediation
by Cauê Alves, Mirela Estelles,  
and Valquíria Prates

São Paulo, November 2024

Dear readers (of the world),

This book grew out of a desire to share a 
critical reflection on the cultural mediation 
practices we have been developing and 
employing at the Museum of Modern Art 
of São Paulo (MAM São Paulo), and to 
affirm how vital these practices are for 
encouraging dialogue and a sense of 
belonging in urban spaces.

In 2023, we held the exhibition Elementar: 
fazer junto [Elementary: Doing It Together], 
integrating selections from both the 
museum’s artistic and pedagogical 
collections. The accompanying catalogue 
featured texts and references drawn from 
the MAM Education Department’s day-
to-day work – materials that ground our 
approach in engaging with the public and 
in collaborating across departments in 
programs, projects, and activities.

One idea that resonated throughout the 
exhibition, as well as in the conversations 
and discussions around it, was that the 
first step toward truly “doing-together” 
is care – namely, the careful construction 
of our understanding of the “other.” This 
“other” must be recognized as an active 
agent capable of transforming spaces 
and worldviews; an “other” with inherent 
rights and dignity, even if their abilities 
and responsibilities differ from our own. 
The other – whether a colleague from 
different departments of the museum or 
a visitor – helps us better understand 
who we are and how we engage with 
and relate to our surroundings. This 
perspective has been vital in shaping 

comprehensive and inclusive programs 
and environments, where anyone 
who wishes to experience a sense of 
belonging to a collective can feel free to 
come and stay for as long as they need.

The exhibition provided us with an 
opportunity to view the museum’s 
collection through a confluence of MAM’s 
Education and Curatorial departments, 
connecting natural elements to 
recurring themes in art. Furthermore, 
these elements served as conceptual 
principles for understanding our place 
on the planet, as agents of physical and 
symbolic transformation. Curators and 
educators alike use various strategies 
for mediation, such as exhibition design, 
wall texts and other methods to help 
visitors engage with the artworks. 
Each section of the exhibition reflected 
this interconnectedness, showing us 
how art can express and explore the 
relationship between humans and nature, 
while also reminding us that we are a 
part of nature. Culture is never entirely 
separate from the natural world, since 
every cultural practice is, in a sense, also 
ecological. And nature itself – not only 
in art – is always shaped or mediated 
by technique and symbols. Awareness 
of environmental interdependence – 
including the interconnected lives of 
other species and cultures – is both a 
guiding principle and a central aim of the 
museum’s cultural mediation.

The primary tool for this exercise – which 
translates into programs, projects, 
activities, and gestures – is language 
in all its varied expressions and 
forms. Language shapes the links and 
interactions among artworks, museum 
and park spaces, artists, visitors, and 
staff. Open dialogue and the sharing of 
experiences are essential for creating 
common ground between educators and 

visitors. Reciprocity in these exchanges 
is crucial for a genuine “doing-together” – 
even when our worldviews differ or diverge. 
But when curators see their work as both 
cultural mediation and part of the field of 
art education – integrating educational 
practices from the outset – their 
relationship goes beyond a mere temporal 
overlap: the two unfold in synchronicity, 
continuity, and interdependence.

Through cultural mediation, we can 
nurture a sense of belonging and 
participation – not only in a physical 
space, but within broader forms of 
collectivity. This connection is essential to 
fostering empathy and solidarity. At MAM 
São Paulo, we refer to the artistic creation 
exercises developed during educational 
visits as “poetic experiences.” These 
experiences are designed as pedagogical 
processes that go beyond simply 
introducing visitors to artworks – they 
invite everyone to actively take part in  
the creative process.

During these visits, the interactions 
between visitors and the education 
team generate new and diverse readings 
and interpretations of the world. These 
conversations encourage a sensitive and 
critical viewing of the social, cultural, and 
environmental contexts surrounding the 
artworks. Rather than starting from a well-
established or canonical reading or from 
parameters set by the curators, our aim is 
to imagine and explore new possibilities. 
Thus, the artworks take on new meanings, 
shaped by each person’s life experience, 
knowledge, and perspective. From 
these reflections, we are encouraged to 
experiment with processes of reading and 
creation, making it possible to imagine 
other ways of living, both in terms of 
artistic expression and social interaction. 
And this creative practice doesn’t 
stop at the museum door: it extends 

into everyday life, inspiring teachers to 
develop activities in the classroom and 
families to carry out creative projects at 
home. The MAM Education Department 
aims for art to be seen not as something 
distant or inaccessible, but as a powerful 
form of expression, communication, and 
personal and social transformation. The 
museum becomes a space for public 
engagement, where individuals can both 
express themselves and connect with 
one another. MAM is not just a place 
for the contemplation and preservation 
of artworks; it is an arena – a space 
for dialogue, collective creation, and, 
ultimately, for doing-together.

We seek to integrate art into daily life, 
transforming the museum visit from a 
mere encounter with art into something 
more. Our true purpose, therefore, is to 
encourage the cultivation of a critical and 
creative consciousness. Cultural mediation 
aims to turn visitors of cultural spaces 
into creators of new readings, meanings, 
and shared values. Building on this 
understanding, the museum is transformed 
into an open studio, a laboratory for ideas 
and research, where experimentation and 
innovation are always welcome. MAM 
is more than a place for gatherings and 
reflection; it is a space that honors and 
celebrates the diversity of knowledge 
and cultures. By promoting the idea of 
participation and “doing-together” in the 
poetic experiences offered by the MAM 
Education Department, we strive to build a 
space where each of us can feel welcomed 
and encouraged to actively participate in 
the intersection of art, culture, and nature, 
recognizing others as partners in this 
process. This approach is the result of 
extensive research by the MAM Education 
Department, and this publication invites us 
to reflect on ten fundamental questions we 
ask ourselves daily in our work with cultural 
mediation as art education in the museum.



120 121

We begin by confronting the fact that 
art, often seen as a field exclusively 
reserved for the cultural elite, actually 
has the capacity to transcend barriers 
and connect communities. In answer to 
the question What is art for?, Amanza 
Alves argues that cultural mediation is 
essential for the fulfillment of art’s social 
role. Art can be both a means of aesthetic 
expression and a tool for building a more 
inclusive city. In the urban context, art can 
act as an agent of resistance, reflection, 
and democratization of access, allowing 
historically marginalized voices to find a 
place in cultural narratives.

In the second part of this book, Amanda 
Santos invites the MAM Education 
Department team to reflect on the 
question What are mediation devices? 
Mediation devices are tools and 
strategies that facilitate the interaction 
between visitors and artworks. They 
can range from informational brochures 
to immersive experiences, educational 
materials, and other resources designed 
to expand the possibilities for exchanges 
during a museum visit. Creating these 
tools means considering the needs and 
expectations of the public, sparking 
curiosity and encouraging conversation. 
It is a collaborative effort, in which 
educators, artists, and community 
members work together to shape 
meaningful encounters with art.

Pedro Queiroz and Bárbara Góes offer a 
perspective on the continuity of cultural 
mediation work, addressing the question: 
Does our work have an end? They 
explore whether the work of museum 
educators truly ends, arguing that it 
is, rather, a constantly renewing cycle. 
Mediation should not be seen as a one-off 
event but as part of an ongoing process 
of learning and discovery. At MAM São 
Paulo, this perspective informs how 

exhibitions and programs are conceived 
and developed. Every visit, workshop, and 
conversation with the public becomes 
part of a larger cycle of experience that 
continues to unfold over time. This cyclical 
approach not only enriches the visitor’s 
experience but also deepens the museum’s 
relationship with its community.

Maria Ferreira and Sansorai Oliveira 
respond to the question: How can 
we “do-together” with school 
communities? They focus on the 
museum’s partnerships with schools as a 
key way to connect with formal education. 
These collaborations allow art to become 
a powerful pedagogical tool for addressing 
social, cultural, and environmental issues. 
Reflections from teachers Cintia Mello, 
Lucila Guedes de Oliveira, Terezinha 
Buchebuan, and Mariana Longo show 
how integrating art into the school 
curriculum can lead to more critical and 
reflective teaching practices. Art becomes 
a means for the exploration of identity, 
diversity, and inclusion, contributing to 
the development of more conscious and 
engaged citizens.

Daniel Cruz offers an analysis of 
decolonial strategies and their 
implementation during educational visits 
to the exhibition Elementary: Doing It 
Together, by addressing the question: 
How can decolonial strategies aimed 
at community reconstruction be 
applied in art education? Rebuilding 
communities begins with acknowledging 
silenced narratives and voices. At MAM 
São Paulo, this has meant advancing 
inclusive, anti-racist education practices 
carried out by the museum educators. 
These strategies not only expand access 
to art, but also encourage critical thinking 
about social and historical issues. They 
aim to make the museum a space where 
everyone feels represented and valued – 

a place where art becomes a vehicle for 
identity and resistance.

Leonardo Sassaki invites us to reflect on 
the question: How can we challenge 
the hierarchy of the senses in cultural 
mediation? He points out that art 
mediation is often focused on visual 
experience, while other senses play a 
secondary role. Sassaki argues that 
cultural mediation needs to challenge 
this established hierarchy by embracing 
multisensoriality as a way to broaden 
access to art. He mentions initiatives 
that involve touching, hearing, and 
even smelling to create more inclusive, 
rich, and varied experiences – allowing 
people to connect with artworks in ways 
that resonate with their own sensory 
experiences of the world.

Amanda Falcão’s contribution explores 
the question: What is artisanal 
knowledge in the know-how of 
mediation? She proposes a “pedagogy 
of artisanship,” suggesting that mediation 
is not simply a technical activity, but a 
creative one that draws on a broad range 
of knowledge. This applies whether 
through ongoing training for educators – 
who are encouraged to experiment with 
different methodologies and approaches 
– or by transforming the museum into 
a collective learning space where 
educators and visitors jointly construct 
new narratives about art.

Caroline Machado addresses the 
question: What can an educational 
presence in exhibitions achieve? 
More than just organizing educational 
visits, workshops, or collective readings, 
she argues that these experiences are 
fundamental for public engagement, 
transforming a museum visit into a space 
for reflection and interaction. They also 
serve as an important training ground for 

the education team, who learn by reading 
not only texts, but the world around them.

Luna Aurora’s visitation-text forges a 
“poetic path” through the Elementary: 
Doing It Together exhibition, suggesting 
that art can offer ways of finding beauty 
and meaning in everyday life. Her question 
– How can we poetize in the ordinary 
chaos of life? – invites us to see art as  
an extension of our lived experiences, 
and as a means of reinterpretation and 
personal transformation.

Finally, Bárbara Góes reflects on the 
enduring impact of her work as she 
concludes her tenure, addressing the 
question: What do we take with us 
when a cycle ends? She emphasizes 
that being part of MAM São Paulo leaves 
a significant mark, imparting experiences 
and knowledge that resonate long after 
a project’s completion. For Góes, every 
ending fosters new beginnings. In this final 
contribution, she encourages readers to 
ponder not just their experiences, but how 
those experiences sculpt their perception 
and relationship with art.

These ten questions show us that MAM 
São Paulo is more than just a museum; 
it is a hub for social transformation, 
partnerships, and open dialogue, where 
art is deeply woven into people’s lives and 
personal narratives. It is an open invitation 
for everyone to join this journey as active 
participants in shaping meaning, memory, 
and culture, working together to build a 
more inclusive and poetic future. Here, 
cultural mediation is a lively practice that 
brings art’s transformative power to life. It’s 
an ongoing, dynamic process where seeing 
and being seen, belonging, and co-creating 
shared presents and futures are all possible. 
It is a place where we cultivate and rethink 
past and future narratives, and imagine how 
they might transform the world.



122 123

These questions are an invitation to reflect 
and respond in your own way. We are 
less concerned with finding solutions 
than with inspiring thought – because 
well-posed questions can take us beyond 
simple problem-solving. And just as we 
have written this letter, we look forward to 
receiving your letters in return, from those 
who feel inspired to share both answers 
and questions of their own.

With you, always.

-

What is Art for? The Contributions 
of Cultural Mediation in Claiming the 
Right to the City
by Amanza Alves

Every time I take a step, the world 
spins away

Yeah, every time I take a step, the 
world spins away

– Siba e a Fuloresta (2007)

I want to share a few memories from 
when I was around fifteen – events that, 
for special reasons, remain etched in my 
mind. I invite everyone to walk with me, or 
to find a quiet and comfortable place to sit 
and read my story.

This was one of my first group visits to 
an exhibition space as a member of the 
public, and I want to talk about how 
that experience continues to shape my 
educational practice at the Museum 
of Modern Art of São Paulo (MAM São 
Paulo) to this day. In this story, what I 
hope to reveal is that, more than the 
artworks we saw, what stayed with 
me were the fleeting interactions and 
exchanges with the educators. After all, 
for a child, the color of the walls, the  
feel of the floor beneath your feet,  

the echoes in the gallery, the smells,  
and the movements the space invites you 
to make can be just as meaningful as the 
artworks themselves. Back then, as a 
teenager, what truly mattered to me was 
the exchange among the people who were 
present. So, how did that educational visit 
actually unfold?

“What is art for?” asked one of the 
educators from Fábrica de Cultura, while 
we were still on the bus headed to the 
museum – an unpaid transport service that 
took the entire group participating in free 
courses at said cultural center (where, at 
the time, I was studying photography). The 
educator questioned the purpose of art, 
noting it doesn’t satisfy hunger or fill one’s 
belly. A silence fell over the bus. Like a 
seed planted along the route between my 
home and the museum, that question grew 
and grew over the years.

What I do know is this: visiting that 
cultural space elicited an instant sense of 
community – of belonging to a new place 
and its people, with whom I seemed to 
identify. The educator’s persistent question 
– “what is art for?” – began to take root in 
my mind. The answer hasn’t fully revealed 
itself yet, but I’ve come to understand that 
art doesn’t just nourish the body – it feeds 
the collective and individual imagination. 
And from a certain point of view – a 
somewhat ideological one, perhaps – as 
someone who identifies as a peripheral 
artist, art has often also been a source of 
survival. Indeed, the resources it brought 
me allowed me to feed myself – my body, 
not just my desire to create. Thus, I realize 
now that the answer to that question is 
layered and complex. What the educator 
asked that day was more than just a 
question; it became a guiding path – a 
lifelong pursuit of the meaning of art in my 
life and in the lives of others who, like me, 
find in artistic expression either a moment 

of peace or a way to remember, and thus 
resist, chaos.

Even without finding a direct answer to the 
educator’s question, I realize that visiting an 
art space played a significant role in my life. 
Today, working in education and engaging 
directly with the public, I often find myself 
reflecting on how crucial the welcome 
offered in cultural spaces really is. [See 
image on page 16] When a group arrives 
– after they put away their backpacks, do 
a quick stretch, and gather in a circle on 
the floor (most of the time, as each visit is 
different) – I’ll ask a simple question to get 
us thinking: What does a museum hold? 
The answers vary: sculptures, antiques, 
paintings, modern art. But again and again, 
one word comes up like some absolute 
truth: “history.” That gets me thinking about 
all the different stories a museum can tell: 
whose stories are we choosing to tell in 
the museum, and how are those choices 
reflected in the exhibitions and in our 
mediation practices?

When I think about stories like mine, it’s 
fascinating to consider the educator’s 
responsibility. As a child, I left home to 
visit a cultural space, and that memory 
stuck with me for over two decades. The 
diligent educator carefully transforms 
their words into an exchange, inviting 
each person to think and reflect, so that 
the stories presented in that moment 
become part of the museum – and the 

museum becomes part of them, even if 
just for an hour. [See image on page 19] 
Not in a material sense, but by enriching 
its memory with the stories of each visitor, 
beyond the artworks themselves. I truly 
believe in “human footprints” – both poetic 
and political – and in the stories they 
leave on the ground of every territory. The 
threshold of the museum holds footprints 
invisible to the eye – footprints like mine, 
from when I visited for the first time. 
It holds the footprints of people who, 
because they’ve had their right to the 
city1 denied or have suffered some kind of 
violence, may not experience the museum 
as a welcoming place, especially when it 
presents itself as a “white cube.”2

The educator walks alongside these 
footprints, as it were. Belonging becomes 
a crucial issue, especially for those who, 
like me, identify as a sujeita periférica, or a 
peripheral person. [See image on page 21] 
This term was coined by researcher Tiarajú 
D’Andrea to describe the experiences 
and conditions of people living in 
working-class neighborhoods since the 
1990s. These include: the periphery as 
a class identity; “periphery,” “favela,” 
and “peripheral” as political-territorial 
positions; collective organization; political 
engagement rooted in art and culture; 
producing knowledge about oneself and 
one’s own history, both inside and outside 
of universities; systematizing one’s own 
history; self-representation – without 

1. The “right to the city” is a concept that emphasizes the right of all citizens to housing, water, leisure, sanitation, 
transportation, public services, art, culture, participation in urban life, health, and inclusion. The concept was famously 
coined and advocated by French sociologist and philosopher Henri Lefebvre in his 1968 book Le Droit à la Ville [The Right  
to the City].

2. In art, the “white cube” refers to the conventional exhibition space that emerged in the early 20th century, typically found 
in museums and galleries. It’s characterized by its white walls and neutral lighting, designed to draw the viewer’s focus 
exclusively onto the artwork. The intention behind this design was to foster a “spiritual” connection with art, free from outside 
interference – hence the “disappearance” of architecture, achieved by the white walls and the deliberately spaced display of 
works. The term “white cube” became firmly established and received its first significant critique with the 1976 publication of 
visual artist and art critic Brian O’Doherty’s book, named Inside the White Cube: The Ideology of the Gallery Space.



124 125

intermediaries – in politics, academia, the 
arts, and so on; reclaiming pride in being 
peripheral as a means of resistance to 
stigma and prejudice; a generation that 
engages more deeply with issues of racial 
oppression, gender, and LGBTQIA+ rights; 
ecological consciousness; the right to 
difference as a guiding principle; and the 
increasing use of digital tools (D’Andrea 
2020, 31). In short, Tiarajú writes:

The peripheral people presented 
herein have been historically shaped 
by a series of circumstances. 
Today, in a world increasingly 
preaching prosperity, individualism, 
and entrepreneurship, peripheral 
people continue to mobilize 
themselves, proposing radical 
equity among human beings and 
based on the premise of general 
well-being [emphasis added]. 
(D’Andrea 2020).

In reality, accessing these spaces often 
comes with significant barriers – like 
having to depend on a free bus service 
provided by the city, arranged through 
a school or cultural center. The divide 
between public and private spaces isn’t 
just about architecture; it is also about the 
structural hurdles that come long before 
you even reach the door. These issues 
are tied to the right to the city – not just 
housing, but also health care, education, 
leisure, culture, and basic infrastructure – 
all of which shape daily life in very different 
ways for wealthy neighborhoods versus 
those on the periphery. It goes beyond 
how challenging it is to catch a bus to 
Ibirapuera Park, which is also difficult to 
do. That’s why I see the educator’s role as 
being so essential in creating a sense of 
shared experience. This is something that 
resonates with me every time I receive a 
visiting group – because each of these visits 
brings back the feeling I had during my own 

first time at a museum, so that every visit 
becomes an opportunity for self-reflection. 
This underscores the importance of non-
formal learning spaces and the kind of 
welcoming environment that makes people 
feel they truly belong. So, the question 
is: How can we, through art mediation, 
encourage that feeling of belonging and the 
awareness that you have a right to be part 
of, and engage with, a space?

During a training day with the Education 
team, I saw Dora Longo Bahia’s piece 
Clássico (Corinthians x Palmeiras) [Classic 
Game (Corinthians x Palmeiras)] (2003) 
for the first time at the 2023 exhibition 
Elementary: Doing It Together. It brought 
back a vivid memory of looking out from a 
bus and the slow, daily commutes. Set to 
punk music, Dora’s work captures the rush 
and constant motion of the city – moving 
between the periphery and the center. The 
video was recorded from inside a bus on 
its way from Praça da Sé to São Miguel 
Paulista, a neighborhood which is near 
where I currently live. Today, I connect this 
work with the beginning of my own story, 
which I shared above, namely when I first 
visited a museum – slowing down and 
absorbing every detail during that bus ride 
from the center back to the periphery.

Looking back on that journey, I recognize 
the profound importance of that visit, and of 
occupying the city, as well as other spaces 
– because, in accessing them, we are, in 
a sense, also accessed by them. The role 
of the Education Department goes beyond 
simply facilitating access to cultural spaces; 
its impact lies in making new experiences 
democratic and accessible. Our free 
educational programs are designed not  
just to facilitate access to these spaces, but 
also to allow these spaces, in turn, to impact 
and engage us in a profound manner.

As I see it, educational and cultural 
mediation activities in museums, led by 
members of their respective Education 
Department, foster a deeper connection 
between our lives and the works of artists, 
many of whom we might not have been 
familiar with before. The intersecting 
lines in a painting can connect with the 
intersecting lines of our own personal 
stories, colors can evoke sensations and 
feelings, and themes, even if they do not 
directly reflect our own lives, can call up 
all kinds of sensory memories.

This inspired the idea for a workshop 
where personal journeys weave together 
through “affective mapping,” or “affective 
cartography.” How can we map what’s in 
our memory? The Memory Cartography 
Workshop guided participants through 
the mental map of their recollections, 
unearthing details from their daily journeys, 
from their homes all the way to the 
museum. The workshop aimed to share 
these places with those inside the museum 
in an artistic and poetic way, creating a 
connection between their everyday lives 
and the artworks on display. For this, we 
used crayons, tracing paper, and pencils 
as materials.

When I close my eyes to recall my trip to 
the museum, I’m flooded with sensations. 
Was it fast, exhausting, chaotic – like 
Dora Longo Bahia’s work? The cold I 
felt might find a connection to Marcelo 
Moscheta’s A Line in the Arctic #8 (2012). 
A cloudy sky could be associated with 
Marcelo Zocchio’s Céu [Sky] (1998). The 
happiness I felt at that moment might 
remind me of the bright points of light in 
Sandra Cinto’s work Estrelas azuis (para 
sol) [Blue Stars (for the Sun)] (2008). In the 
workshop, I was struck by the diversity of 
approaches. Each person created unique 
drawings of their journeys – some featured 
straight routes, others were circular, with 

no apparent chronological order. Words 
juxtaposed with drawings, events such 
as stopping at bakeries – because fresh, 
hot bread makes anyone’s morning 
much better – stories of hectic days, and 
footprints firmly embedded in concrete.

Finally, the group walked through the 
exhibition space, allowing the artworks to 
become part of their own stories. It was 
a moment when the pieces ceased to be 
something impossibly remote and instead 
became part of the visitors’ personal 
narratives – whereby the extraordinary 
became quotidian. A moment when we 
invited our bodies to move freely within 
the exhibition space, no longer just 
standing back and detachedly observing 
the art from behind the safety lines on the 
museum floor. It was a moment when I, 
as an educator, encouraged the group 
to truly inhabit the space, to feel it and 
embrace it with whatever opinions, 
whether positive or negative, might arise. 
It is entirely possible that this single 
hour in the museum will be etched into 
someone’s memory, generating new 
stories and planting the seeds for the 
collective reshaping of cultural spaces. 
Engaging in a mediated experience means 
gaining access to fresh insights that can 
stay with us for years, thereby generating 
a collective drive to build transformative 
spaces for popular education – just as it 
did for me, when I was fifteen.

Bibliography 
D’ANDREA, Tiarajú.‌ “Contribuições para a 
definição dos conceitos periferia e sujeitas e 
sujeitos periféricos.” Novos Estudos Cebrap, 
São Paulo, v. 39, n. 1, Jan.-Apr. 2020. 
Available at: https://www.scielo.br/j/nec/a/
whJqBpqmD6Zx6BY54mMjqXQ/?format=pdf. 
Accessed 14 May, 2025.
DIDI-HUBERMAN, Georges. Confronting 
Images. University Park: Penn State University 
Press, 2004.



126 127

MUSEU DE ARTE MODERNA DE SÃO PAULO. 
Elementar: fazer junto [Elementary: Doing It 
Together]. São Paulo: Museu de Arte Moderna de 
São Paulo, 2023. Catalog.  
Available at: https://mam.org.br/wp-content/
uploads/2023/08/livro-elementar-fazerjunto-digital-
eng.pdf. Accessed 17 Oct., 2025.
SIBA; FULORESTA. Toda vez que eu dou um passo o 
mundo sai do lugar [CD]. Recife: Trama, 2007.

-

What Are Mediation Devices? A 
Conversation With Educators About 
Educational Resources in Exhibitions
by Amanda Santos 

An art exhibition offers us an opportunity 
to dive into an artist’s or a group’s 
artworks or creative process. How 
deeply one dives into this interactive-
contemplative experience depends on 
how shallow or deep an exhibition is, 
and on how willing visitors are to take 
that dive in the first place. Depending on 
the public’s personal experiences or the 
show’s particularities, it can feel like one 
needs a lifeboat to navigate the exhibition. 
If we think of the exhibition as an ocean, 
then the Education Department is at the 
helm of the lifeboat, developing thoughtful 
and imaginative ways to mediate the 
experience for visitors from all walks of 
life. For each new exhibition cycle, the 
Education team takes its own deep dive, 
engaging in research and pedagogical 
training that explore the core themes of 
the new shows. 

These processes can be complex or 
compact, depending on the circumstances 
of each exhibition cycle. In any case, we 
educators gradually find ways – whether 
individually or collectively – to sketch 
out paths for our educational visits. 
These paths function like maps that 
chart different ways of experiencing the 
exhibition. They are usually designed to be 
flexible, adaptable, allowing for changes 

In trying to define mediation devices in 
a way that would reflect their plural and 
cross-disciplinary nature, I found myself 
wanting to know how my colleagues 
would describe them – what words or 
metaphors they might use. My curiosity 
ultimately changed the direction this 
text was taking and the very process of 
writing it, leading me, instead, to listen 
before putting anything down on paper. 
So, I asked the educators on the MAM 
Education Department team to define 
mediation devices in their own words, to 
describe the contexts in which they tend 
to use them, and to share situations where 
they feel such devices are necessary. 
I spoke with each person individually, 
transcribed their answers, and finally wove 
their words into a cohesive whole – into a 
kind of composite, fact-based narrative.

As expected, I saw myself reflected in 
many of the responses. And while we are 
a closely aligned team, no two answers 
were exactly the same. The range of 
words used to describe mediation devices 
truly reveals the diversity of perspectives, 
research interests, and areas of focus 
among the educators. It was quite moving 
to witness. For instance, Carol – an 
educator whose research weaves together 
visual arts, popular culture, and dance – 
had the word “body” come up again and 
again in her response, and Amanza – an 
educator and photographer whose work is 
rooted in the right to the city – shared that 
the very site of the visit can, in itself, act 
as a mediation device.

From here on, this text incorporates 
other voices, which join me in the effort 
to express the true nature of mediation 
devices. These voices belong to the 
educators of the MAM Education 
Department team: Amanda Falcão, 
Caroline Machado, Luna Aurora Souto, 
Sansorai Oliveira, Leonardo Sassaki, Maria 

Ferreira, Amanda Alves, Naná dos Reis, 
Daniel Cruz, Gabe Nascimento, Pedro 
Queiroz, and me, Amanda Santos.

Amanda Santos: What is a  
mediation device?

Naná: When I reflect on what a mediation 
device is, I often think of something 
material – something that provides you 
with multiple starting points.

Luna Aurora: I see mediation devices as 
platforms that allow us to do our work. 
And I think that some platforms are 
essential, indissociable from our work – 
the body, for instance.

Gabe: I often think of it as an extension of 
the body.

Carol: A mediation device is any resource 
you utilize that extends beyond your own 
body. In my view, mediation always starts 
with you, with your voice…

Amanza (Amanda Alves): It’s a 
complement to speech. In that sense, 
speech itself is also a device, but a 
mediation device is something more,  
it complements it.

Luna Aurora: I think the body is the most 
basic mediation device – nothing happens 
without it. The voice too, as part of the 
body – we can go on to specify that. But 
that’s not all there is. There are other 
devices, other platforms that give it a more 
defined shape.

Sansorai: I think it can be anything, 
really – that’s something I’ve learned 
here at MAM. It can be the way I speak, 
or educational resources we create 
specifically for the mediation of a given 
artwork. It can be a piece of music, a 
dance – it’s very open-ended, very plural.

in route, secret passageways, shortcuts, 
and even emergency exits. In order to 
shape these routes, visit plans often take 
the form of – or make use of – certain 
tools or devices, whose nature, materials, 
and purposes can vary widely. These 
devices stem from the knowledge and 
practices developed by education teams 
across many institutions; yet they are 
often undervalued or overlooked, seldom 
making it beyond the internal discussions 
of those teams. This text, therefore, sets 
out to examine these devices. [See images 
on pages 26 and 28]

In more technical contexts, I tend to refer 
to them as mediation devices, though the 
terminology can vary depending on the 
setting. Within the Museum of Modern 
Art of São Paulo’s (MAM São Paulo) 
Education Department, for instance, we 
call them “devices for mediating poetic 
experiences.” It is worth noting that during 
the Elementar: fazer junto [Elementary: 
Doing It Together] exhibition, many of 
the poetic experiences developed and 
recorded on video by the MAM Education 
Department team were displayed 
alongside pieces from the museum’s 
collection featured in the show. This 
opened up new ways for people to 
connect with the artworks.

One example of a mediation device we 
often use in various contexts – and which 
was implemented in the Elementary:  
Doing It Together exhibition – is the  
“public-as-curator” dynamic. This involves 
offering visitors, either individually or in 
groups, a word, text, or image that serves 
as a guide for choosing a piece from the 
exhibition. We then start a conversation 
about the connections that emerge between 
this chosen device and the artwork they 
selected. This is but one illustration, as 
mediation devices come in many different 
forms, including intangible, immaterial ones.



128 129

Carol: It could be an image you bring 
in that isn’t part of the exhibition, a text, 
a game you come up with, a piece of 
fabric... the possibilities are endless. 
Anything you introduce that isn’t already 
part of you is a mediation device.

Luna Aurora: Books, images, games, 
poetry – a whole range of things.

Maria: It can be something else entirely – a 
mediation device can also be poetic. For 
instance, I might be standing in front of a 
work and introduce synesthetic elements to 
help the audience engage with it in a more 
sensory way. It’s a kind of poetic license, too.

Amanza: The material or resource can 
also be sensory – a smell, a dance, a 
sound, something tactile.

Sansorai: If I’m working with very young 
children, for instance – say, between the 
ages of two and four – I know that their 
comprehension of an experience is largely 
based on touch, on sensory engagement. If 
I’m in an exhibition space that doesn’t allow 
for that, I need a device to help them connect 
with the exhibition. So for me, mediation 
devices make sense in that kind of situation.

Amanza: But a mediation device 
can also be the meanings we assign 
to a given material. It’s about how 
we use the resources and materials 
at hand – whether they’re abundant 
or scarce. In that sense, the device 
becomes a catalyst for different kinds of 
engagement, for other kinds of action.

Daniel: I think we can consider any 
tool, object, or approach a mediation 
device if we see it as useful in creating a 
connection between the public and the 
artwork – something that helps create 
meaning, that helps us arrive at an 
interpretation during the educational visit.

Gabe: It’s another way to extend our 
bodies and connect with the exhibition 
itself, as well as with the educator’s  
own research.

Maria: I think mediation devices are  
tools or supplementary materials that  
can fill in the gaps in whatever narrative  
or idea is being presented, or simply 
complement them.

Amanda Falcão: You might compare 
them to work tools – specific tools 
that serve to bridge the relationship 
between the public, the exhibition, and 
the artworks, and which can support the 
educator’s mediation process.

Maria: I don’t see it as something 
that complements an artwork, or even 
mediation itself. It fills in gaps – say, when a 
work of art references a historical event, an 
image, or another artist who isn’t featured 
in the exhibition and who obviously isn’t 
part of everyone’s cultural repertoire, but 
which is essential, or at least important, for 
a basic interpretation of that piece. That’s 
just one very literal example.

Amanda Falcão: It’s like a tool – like in 
construction work, where you use tools 
to build a house, a structure. There’s 
the worker, the bricks, and the tools to 
build with. I think mediation devices are 
a bit like that: tools that help us build 
something – not necessarily physical.

Naná: A non-material device I often work 
with is questions. But to use a question, 
which isn’t tangible, the group needs to be 
very sharp, tuned in.

Daniel: It’s a kind of seed or spark for our 
conversations, a springboard, which leads 
to a number of possibilities.

Amanda Falcão: It can be something 
that helps foster reflections among the 
audience, the exhibition, and the artworks 
– either by supporting that process or by 
serving as a tool in its own right.

Leo: I see mediation devices as things 
that help bring people closer to a specific 
theme – they really work as means for 
creating a deeper, closer connection.

Maria: It can be a way to draw on each 
person’s cultural repertoire, so they feel 
comfortable contributing from their own 
experiences. Each person moves at their 
own pace – and sometimes a simple game 
can open people up and get them talking.

Leo: It’s like a guiding thread – not 
something that holds the group back, but 
rather something that keeps everyone 
engaged in the same conversation, the 
same line of thought, the same path.

Naná: Sometimes our conversations and 
dialogues, even when we make them 
as accessible as possible, are still quite 
abstract. And we need a group to be fully 
present, a well-rested body, so to speak, 
in order to follow a line of reasoning from 
beginning to end – an actively engaged 
and responsive group.

Gabe: I think about that a lot: the 
moment when people come together, 
when a sense of collectivity begins to 
form around something.

Amanza: I also think the space itself can 
be a mediation device. For example, when 
I work with a group, I prefer to begin in the 
Sculpture Garden, in front of the mural by 
Os Gêmeos – so the space becomes a 
device that complements my voice. How 
does the body feel in that place?

Sansorai: In my view, the device functions 
like an extension of our body during 
mediation. Just as our bodies stand 
between the artwork and the person, I see 
the device as occupying that same space 
– to help the person experience that work.

Pedro: I believe the device is a tool which, 
while making the artwork more accessible, 
also creates some distance – because 
through it, we can reach things which we 
wouldn’t be able to otherwise. A fellow 
educator once said that educators are 
archers of subjectivity. I think of the device 
as a kind of arrow – an arrow we use 
to bring people who feel distant a little 
closer. It can bring people in, help bring 
the artwork down from its pedestal, as it 
were, bringing it closer to people, to their 
daily life – which is something words alone 
don’t always achieve.

Leo: The device helps to break that 
common perception people have of 
museums as very serious places – where 
visits must follow a strict script, and you 
can’t sit on the floor or speak loudly. 
Bringing in a mediation device – whatever 
it may be – disrupts that notion and allows 
other things to emerge. It’s a tool for 
changing the established image of what a 
museum is supposed to be.

Carol: I’ve noticed that not everyone 
wants a mediation device, because a lot 
of visitors are satisfied with our presence 
as educators, just with speech, which is a 
device in itself – especially when a device 
invites the audience to participate more 
actively. Not that this can’t happen when 
it’s just us speaking, using our bodies; 
that happens too. But when the device 
calls for participation – whether it’s looking 
at an image not from the exhibition, 
writing something down, reading a text, 
or touching a piece of fabric – it puts 
people in a situation they’re sometimes 



130 131

not used to when they think of a museum 
visit. So, I feel that the mediation device 
can sometimes cause hesitation in some 
audiences. But for me, the device is for 
everyone, because it changes the idea of 
what a visit can be.

Maria: We tend to think a device is mostly 
about the artwork or the exhibition, but 
sometimes it’s more about what the 
audience expects from that exhibition, or 
[about the way] I approach that audience.

Amanda Santos: And are there specific 
situations when you feel the need to 
use mediation devices?

Luna: Yes, in every visit, I think, in the 
sense that every time I prepare myself to 
welcome a group – taking into account 
their age group, where they’re from, and 
the exhibition they’re visiting – I have to 
understand how my platform, the body, 
will respond to them. But I do think there 
are moments when more or fewer devices 
or platforms are needed. I find them 
necessary when I realize that the curatorial 
exposition alone won’t be enough to 
support the discussion I want to build 
around an artwork. So I’ll need resources 
– like a poem, for example, or a game – 
for the piece and the discussion to really 
resonate with the visitors’ bodies. I usually 
gauge that need based on the group I’m 
working with; it’s connected to body/
language, which is in itself a mediating 
device. But it also has a lot to do with the 
curatorial and institutional narrative being 
presented, which aren’t necessarily my 
own – I’ll work with what’s already there. 
And depending on how I relate to that 
narrative, and on how I think the group 
will relate to it, I think about other devices 
which might be necessary to elicit a richer 
experience. Sometimes they’re not strictly 
necessary, but they can be quite enriching.

explanation, everything else falls apart. 
“We’ll use it this way, we’ll walk through 
the exhibition” – I believe that’s the kind 
of autonomy a device can provide. “This 
is the material you’ll have, we’ll explore 
the space, and then we’ll reconvene and 
have a chat” – those exchanges often 
happen more effectively when the group is 
fragmented than when we’re all together. 
It’s during that moment of focused attention 
that I feel the need to use a device.

Amanda Falcão: I also think it’s about 
stepping away from our usual scripts and 
allowing space for the group to explore 
alternative paths. These devices could be 
called “public-as-curator,” where groups 
move autonomously through the space, 
albeit with some guidance. In that process, 
we educators often discover new things, as 
groups select works we might not typically 
include in our route. I also find that for shy 
or more reserved students, devices work 
exceptionally well because they provide 
more autonomy and prevent the dynamic 
from becoming a constant back-and-
forth. Some groups thrive on that kind of 
dialogue, but not all of them. So, in those 
situations, devices are quite effective.

Amanda Santos: Does anyone have any 
final thoughts?

Amanza: It’s crazy, this word “device,” it 
really is, because I use it so much, and 
at the same time, it’s become so deeply 
ingrained in me as a person, in my body, 
that I can’t even picture it clearly anymore. 
A device feels like many things; it’s not 
just one thing. And the idea that a place 
can be a device, to me, is also kind of 
wild. When I think about working with the 
public in an exhibition, the exhibition itself 
can act as a kind of device. There’s this 
creative aspect in how we use a material 
beyond our voices and adapt it to the 
environment we’re in.

Carol: The device can help you create 
alternative paths, besides those mapped 
out by the curators. I also find it useful 
for expanding on themes and creating 
more associations – the kinds that aren’t 
always evident in the artworks alone. So, it 
really acts as a space for expansion: it’s a 
facilitator, an amplifier.

Sansorai: For me, it’s when the exhibition 
presents some kind of obstacle – 
something I feel might hinder engagement 
and exchanges with the visiting group. 
In those cases, yes. But when I feel the 
exhibition is already conducive to the 
creation of experiences, that people can 
engage with it through all their senses  
and not just visually, then I feel we don’t 
need a device. Because we’re prioritizing 
the public’s engagement and contact  
with the work – so they can reflect on, 
think about, and truly contemplate 
whatever it is they’re experiencing.

Amanda Falcão: I don’t think devices  
are essential, because we prepare for 
visits that might not involve any devices  
at all. But I do think they help create  
other experiences.

Amanza: I really enjoy using mediation 
devices, because here at MAM, they 
often merge with what we call poetic 
experiences – which they can be, or not. 
I believe they are part of mediation too, 
and through them we can analyze the 
artworks. So yes, I enjoy using devices 
in all my visits – that’s just how I work. 
Now, whether or not I change my strategy 
depends on the visit itself. The two main 
guiding factors are the age of the group 
and how long their visit will be.

Naná: When we introduce a device and 
explain how it’ll be used – for instance, 
“now we’re going to use this” – we 
grab everyone’s attention. If we skip the 

Pedro: I think that, in addition to being 
a tool for mediation, a device is also a 
reflection of the person using it. I see our 
devices as a symbol of our team. More 
than just tools, they represent who we are. 
I feel the collection of devices we use truly 
reflects our team’s identity.

The development of mediation devices 
should prioritize coherence and balance 
between their form and the discourse 
they support, enhancing meaning and 
perception in the relationships they aim 
to foster – specifically, between artworks 
or exhibitions and their audiences. I 
agree with Sansorai and Amanda Falcão: 
mediation devices aren’t strictly essential. 
As Luna rightly points out, we ourselves 
carry the most fundamental mediation 
tools within our bodies, which means 
we’re responsible for leading experiences 
that encourage experimentation, 
reflection, and critical thinking through 
immaterial devices like questions, as Ana 
Flávia noted. In some cases, mediation 
devices which are external to our bodies 
can hinder and confuse rather than help.

So, how can we tell if a particular 
mediation device is appropriate? I believe 
there’s no single answer to this, but 
generally, the best way is to introduce it in 
a real setting – to test it, when possible, 
among our peers – and then, based on 
our observations and feedback, assess 
its effect. That’s why the development of 
mediation devices is not, and should not 
be, arbitrary, as they influence the paths 
and perceptions of those who engage with 
them during a visit. Mediation devices are 
intervening elements within the exhibition-
audience relationship, and, in a sense, so 
are the educators.

Still, I feel that using mediation devices – 
when they are truly needed – allows us to 
translate the experience that can be lived 



132 133

through a given exhibition or encounter 
with a work of art. In other words, when 
the audience comes face to face with 
an exhibition or artwork, they form a 
perception of it that isn’t necessarily an 
opinion – though it can be, but on a more 
superficial level. It’s a simple impression, 
but what devices can do is invite the 
audience to translate that impression 
into poetry, drawing, play, performance, 
or any other form of expression, whether 
material or immaterial. Giving shape 
to an impression, thought, or idea that 
arises from an encounter with a work of 
art enables the creation of a relationship 
between the lived experience and who 
we are. This translation is also an act 
of transformation, making tangible 
the impact – or lack thereof – of our 
encounters with an exhibition or artwork. 
This often becomes the main challenge for 
educators working with groups or walk-
in visitors: to use mediation to facilitate 
the possibility of the visitors truly being 
moved by a work or exhibition, rather than 
passively observing it.

My intention in reflecting on the presence 
of mediation devices in MAM’s educational 
practices is, first and foremost, to 
highlight and recognize them as crucial for 
knowledge-building. Developing a precise 
vocabulary on this topic, by mapping the 
meanings the team itself attributes to 
these devices, also prompts us to reflect 
on our own approaches. I continue to 
believe that mediation devices – whatever 
form they may take, from our own 
physical presence as educators to the 
tools and resources we employ – broaden 
a museum’s potential. They strive to 
foster a deeper emotional and intellectual 

relaxing; inwardly, they pass through the 
museum entrance, past the Wall Project, 
and they finally gather together in the 
exhibition space. CYCLES.

Welcome to this space for doing-together1. 
We invite you to explore the artworks, 
taking in the essence of each line and 
gesture, and to identify – among the media 
on display – which ones are photographs. 
To help you with this, we’re offering a 
mediation device, which you’ll find on that 
table. That’s right: elementary words. You’re 
invited to choose the ones that stand 
out to you most, and through your own 
subjectivity, to draw connections between 
these words and the images – discovering 
and exploring the invisible threads that link 
them. Feel free to go through the entire 
exhibition. We’ll be moving around, too, 
and in about fifteen minutes, we’ll meet 
back here. See you soon! FREEDOM.

What do you see in this artwork?
In July, during our weekly team meeting, 
the schedule of upcoming activities was 
shared, and educators could choose 
which ones they’d like to lead. The 
activity we chose was the Photomontage 
Workshop. Thus, we began developing 
ideas about how we would coordinate 
the workshop during the exhibition’s 
run, basing ourselves on the show’s 
curatorial narrative and the photographs 
on display. WORLDS.

First, we aimed to draw attention to  
the variety of artistic languages present  
in the Elementary exhibition. Then, 
through the use of words, we sought to 
create connections between those artistic 
expressions and each visitor’s inner world. 
After viewing the artworks, participants 
were asked to split into three groups and 
create their own narrative-montages, 
using the photographs, a set of elemental 
words, and newspaper clippings. In doing 

connection between the audience and the 
works on display. [See image on page 35]

I’ve learned that all writing is, in some 
way, an act of writing the self. This means 
that the above text emerged directly from 
my personal experiences and from my 
own perception of the world. That said, 
for whoever it may concern, I’ll tell you a 
bit about myself: I’m a cisgender white 
woman in her thirties, an educator, the 
youngest of my siblings, an aunt, and I live 
in the city of São Paulo.

-

Does Our Work Have an End? 
Beginning, Middle, and Beginning in 
Cultural Mediation
by Pedro Queiroz and Bárbara Góes

Between flickers of light and shadow, we 
meet on an Oxalá Friday. It’s a cold winter 
morning, during the school break. The 
activity offered by the Museum of Modern 
Art of São Paulo’s Education Department 
today – July 14, 2023 – is a Photomontage 
Workshop. AFFECTION. 

Good morning. How’s everyone  
doing today?
The wind is blowing wildly – scarves 
and jackets are getting in the way of our 
movements. Can we try to make our 
bodies feel a little lighter? Let’s gather 
round in a circle, and raise our arms 
as if we were trying to touch the sky. 
Now, lower them, slowly, as if we were 
trying to touch the ground. Let’s close 
our eyes and loosen our necks, torsos, 
and limbs – as if nothing could hold us 
back. Outwardly, our bodies are already 

so, we encouraged them to engage in a 
form of storytelling. SOUL.

Thank you for these exchanges.
We’d love to hear your thoughts on the 
exhibition and the feelings the artworks 
evoked. Do you see connections between 
those words and the photographs 
you encountered here? And don’t 
worry – there’s no need to find deep 
or philosophical meanings. We can 
simply talk about sensory impressions 
and spontaneous reactions. When you 
combine these photographs with these 
words, do they transport you somewhere 
else, somewhere beyond this room? Do 
they evoke a sense of synesthesia?  
Do they bring back personal memories, 
or remind you of certain moments from 
your day-to-day life? Based on all these 
impressions you’ve shared, could we 
create a story? Would you like to sit in 
a circle and create a collective story 
together? ANCESTRY.

What do you see in this artwork?
When we look at a work of art, there’s 
often a common notion that understanding 
it comes naturally – whether through its 
formal aspects or through the artist’s 
personal form of expression. Many visitors, 
especially those visiting a museum for 
the first time, tend to believe a work of 
art reveals all it has to offer through mere 
observation. But the mediator plays a 
crucial role in the interaction between 
the public and the work of art. Mediation 
operates by engaging the audience’s 
perspective on the artwork and providing 
context – information that sheds light on the 
artist’s subjectivity, the aesthetic trends of a 
particular era, or on radical art movements 
that aimed to do away with conventions. 
Much of this dynamic relies on recognizing 
the artwork’s social dimension and the 
mediator as someone who helps weave 
these connections. REGISTERING.

1. The Doing-Together Space was the name given to the public studio that was part of the exhibition Elementar: fazer 
junto [Elementary Doing It Together], marking MAM’s 75th anniversary, and featuring works from the museum’s collection. 
The exhibition ran from June 15 to August 23, 2023.



134 135

Good morning. How’s everyone  
doing today?
Does a dialogue ever truly come to an 
end? Do our words echo endlessly, far 
beyond the present moment? Can we ever 
contain the power of spoken exchange, 
or does it soar unbound, like a bird taking 
flight beyond the horizon? These are 
the fundamental questions that guide 
us as educators in museum spaces. We 
constantly meet strangers whose lives 
briefly intersect with ours, and it’s in these 
fleeting moments that we’re challenged 
to apply all our acquired skills. Our 
mission: to facilitate a genuine exchange 
of knowledge through the cultural artifacts 
that surround us. DIALOGUE.

At the end of the journey, even when we 
feel our exchanges were meaningful, we’re 
left in the shadow of the unknown. We 
don’t know if our words will find an echo in 
the days to come or continue to resonate 
with our visitors in their future experiences. 
Does our mediation end with a farewell, 
or does it blossom into a new beginning, 
weaving itself into moments which have yet 
to unfold? Does our work ever truly end – 
or is it always a starting-anew? TRACES.

Thank you for these exchanges.
When we gather in a circle like this, what 
exactly are we doing? Have you ever 
considered why this simple act holds such 
significance in our lives? CHILDHOOD.

Sitting in a circle is far more than a simple 
gesture. It’s a way to open ourselves – 
body and soul – to dialogue, where every 
voice and every ear shares the same 
hierarchical level of affection. In many 
traditions, the circle is considered sacred, 
vital for the collective interweaving of 
knowledge. [See images on pages 38 and 
41] Those connections intertwine through 
the spoken word, through voices that rise 
from the heart, stemming directly from oral 

only look in one direction, so their 
gaze is vertical, it’s linear, it doesn’t 

curve. That’s how they think and act. 
Since we have several deities, we 

can look around and see our divinity 
everywhere. We see things circularly, 

we think and act circularly; so, for 
us, there is no end; we always find a 

way to start over.
– Nego Bispo (2018)

Introduction

This text aims to share our process with 
the MAM Education Department’s partner 
schools. Our journey, in this sense, 
began when we became educators at 
the Museum of Modern Art of São Paulo 
(MAM São Paulo) in 2022 – Sansorai in 
January, Maria in May. Since then, working 
as a duo, we’ve been coordinating 
these initiatives, which have resulted 
in productive encounters, countless 
reflections, and an ever-growing number 
of questions that keep us moving forward 
and prevent us from stagnating. [See 
image on page 44]

We strive to challenge the linearity of 
our process. We aim to understand the 
limitations of a unidirectional perspective 
and pursue actions that are always 
circular. We keep the wheel turning, 
constantly seeking new ways to start 
anew. We could only synthesize our 
experience with partner schools by 
borrowing Nego Bispo’s ideas, from a 
piece published in the Elementar: fazer 
junto [Elementary: Doing It Together] 
catalog. We can only truly align ourselves 
with Nego Bispo’s wisdom by engaging 
in a kind of education that seeks to break 
away from capital-colonialist oppression 
– which still has a powerful and polarizing 
hold over imagination, convincing us that 
we aren’t artists and that what we produce 
is of lesser value and meaning.

tradition. And it’s within this profound gift 
of oral expression that the true magic lies: 
the power to transcend any ending.

While written knowledge, valuable as it 
is, typically ends on the last page, orality 
thrives in a perpetual cycle: beginning, 
middle, and beginning. This text attempts 
to bring those “trigger words” – chosen by 
workshop participants – into the present. 
Translating orality into writing is no easy 
task, as we know the depth achieved 
through dialogue is far more complex than 
any written text can capture. We carefully 
preserve these words as a memory, 
knowing they hold diverse meanings for 
both participants and you, the reader. In 
educational work, this oral tradition sustains 
a non-linear flow, allowing memory and 
knowledge to be shared and passed on, 
transcending the limits of space and time. 
The end is always the beginning. EXU.

Good morning. How’s everyone  
doing today? 

-

How Can We “Do-Together” with 
School Communities? Reflections on 
Relationships with Partner Schools 
by Maria Ferreira and Sansorai 
Oliveira, in discussions featuring 
teachers Cintia Mello, Lucila Guedes 
de Oliveira, Terezinha Buchebuan and 
Mariana Longo.

But we had to learn to live with this 
god. And we even accepted him. 

Because if he’s a god, he must be 
good. So, besides having our own 

goddesses and gods, we also have 
this god. And that’s where they 

started to lose. Because they only 
have one god, and they even shared 

him with us. And we have many. 
Since they only have one god, they 

Our Relationship With Partner Schools

Our engagement with partner schools 
began within the MAM Education 
Department’s Visit Program. The core idea 
is to help schools and other educational 
institutions align their pedagogical projects 
with the museum’s educational initiatives 
and exhibition schedule. We aim to foster 
a space for dialogue and exchange, where 
we can collaboratively develop artistic 
and pedagogical processes that can be 
experienced through in-person or virtual 
visits, workshops, training sessions, poetic 
explorations, and various other formats.

Under an agreement between the 
institutions, partners are invited to connect 
more closely with MAM, and with each 
other, during virtual meetings, which are 
held once a month. In these sessions, 
we discuss proposed activities, share 
concerns, and address challenges we face 
in our respective communities, in addition 
to planning joint initiatives and activities. 
As part of this partnership, students, 
teachers, the broader school community, 
and family members are granted free 
access to the museum and to the content 
we create, including annual exhibition 
catalogs and other publications by the 
MAM Education Department.

A Brief History

Our relationship with partner schools 
began in 2005. Over this period, we 
forged partnerships with various public 
and private educational institutions, and 
these collaborations developed in a variety 
of ways: initially, through the Escola da 
Família [Family School] Program, launched 
in 2007, made possible by the Foundation 
for the Development of Education (FDE), 
under the São Paulo State Department 
of Education. Currently, we collaborate 
with the Early Childhood Education 



136 137

Division of the Municipal Department of 
Education (DIEI-SME), which has enabled 
a more direct exchange with public school 
teachers. Our meetings and training 
sessions with DIEI-SME culminated in the I 
e II Jornadas de Experiências Poéticas [1st 
and 2nd Journeys of Poetic Experiences], 
held in 2022 and 2023, where 
professionals in public schools shared 
their artistic-pedagogical processes.

In addition to these partnerships, which 
reach a larger and more widespread 
audience, we also have long-standing 
and ongoing partnership projects with 
MAM. These include institutions like 
the Liga Solidária [Solidarity League]; 
the Universidade Federal de São Paulo 
(Unifesp), represented by Professor 
Betania Libanio Dantas; Colégio Augusto 
Laranja, represented by Professor Luciana 
Miyuki Takara; Carandá Educação; 
and Escola Comunitária de Campinas 
[Campinas Community School], among 
countless others, which have shaped the 
history of our Partner Schools initiative.  
In 2013 and 2014, the closing meetings  
for these activities featured performances 
by the Ibirapuera Auditorium Music 
School’s Wind Quartet, bringing  
together teachers and directors from 
participating institutions.

Since 2022, we’ve increased our 
investment in actions specifically designed 
for this audience, meticulously managing 
every stage of this endeavour. This 
includes renewals and new agreements; 
planning and overseeing monthly 
meetings; planning and conducting 
training sessions and educational visits; 
distributing catalogs and publications; and 
evaluating our initiatives together with the 
partner schools.

book Por uma pedagogia da pergunta 
[Toward a Pedagogy of Questioning]. In 
this work, the authors advocate for oral 
communication as a means to challenge 
intellectual complacency – essentially, 
collective intellectual work, with dialogue 
as the educators’ primary method.¹

We began by examining our current 
relationships with partner schools,  
trying to understand what is a  
partnership with formal and non-formal 
education institutions.

Just as the museum looks both inward 
and outward – and questions its role within 
the fields of art, culture, and society – we 
have been reflecting on what it means to 
establish partnerships with institutions that 
have a wide range of aims and objectives, 
even if art and education serve as common 
ground. What connections do we want to 
promote in this space? What do we need 
to do to maintain an environment which 
is truly dialogical and open to genuine 
exchanges? How can we create an 
effective environment that engages such 
distinct participants, each with their unique 
approaches? And how do we challenge the 
linearity of our own process?

We used these questions as the motto for 
our 2023 work with partner schools. We 
began by examining how participating 
institutions perceived these partnerships, 
and after learning more about this, and 
holding several meetings with a number 
of partners throughout the year – whether 
teacher training sessions, school visits, or 
monthly meetings – we came up with  
the question:

Experiências poéticas [Poetic 
Experiences] Publication

Upon joining the museum and settling into 
our roles, we were pleasantly surprised 
to find an education team preparing for 
the second edition of their Experiências 
Poéticas [Poetic Experiences] publication. 
The 2021 version featured contributions 
from four partner institutions: Escola Terra 
Brasil, Liga Solidária, Colégio Augusto 
Laranja, and the Support Center for Social 
Inclusion for People with Disabilities 
(NAISPD) – Casa do Cristo Redentor.

This publication featured two types of 
contributions. The first showcased the 
impact and outcomes of experiences 
created by the MAM Education Department 
and carried out in schools. The second 
featured experiences developed by the 
partner institutions themselves, a result of 
their year-long exchange with us.

This was the perfect opportunity for us 
to learn about the initiatives and engage 
more meaningfully with the participating 
institutions. The launch event Experiências 
poéticas nos processos pedagógicos 
com Educativo MAM [Poetic Experiences 
in Pedagogical Processes with the MAM 
Education Department] took place on 
August 4, 2022, and was attended by our 
partners, who shared accounts of their 
creative processes for these experiences.

Contextualizing the Publication 

The purpose of our initiatives is 
something we continually reflect upon: we 
consistently ask ourselves how to build a 
shared, dialogical perspective for these 
efforts together with participants.

We seek to develop a method based on 
the pedagogy of questioning, inspired 
by Paulo Freire and Antonio Faundez’s 

How can MAM contribute to your institution?

It was a simple question, but one we 
knew could open up a wide range of 
possibilities: e.g. increasing visibility, 
technical support, knowledge sharing, 
sponsorship, and invitations for us to visit 
their territories. 

Our goal was to pinpoint commonalities 
among these diverse institutions and to 
understand what our collective vision 
of a MAM partnership truly entailed. 
[See images on pages 48, 50, and 54] 
Below, you’ll find the responses we’ve 
gathered so far, including excerpts from 
conversations with partners and invaluable 
records and works created specifically 
for this publication. They highlight the 
impact we’ve had in the communities 
through these partnerships, which 
we are committed to maintaining and 
strengthening even further.

First, we will present excerpts from our 
monthly virtual meetings. Next, you will 
find texts developed by Cintia, Lucila 
and Terezinha, public school teachers, 
showcasing the work done in their 
classrooms inspired by the exhibition 
Elementary: Doing It Together. Finally, 
teacher Mariana Longo, from Carandá 
Educação, will share a little bit about the 
field notebook produced by her, which 
served as support and study material for 
student visits to the exhibition Ianelli 100 
anos: O artista essencial [Ianelli 100 years: 
The Essential Artist].

1. FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Antonio. Por uma pedagogia da pergunta. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.



138 139

CONVERSATION – SEPTEMBER 28, 2023

Maria and Sansorai: How can I 
understand and engage meaningfully with 
the communities I wish to connect with?

Marta (teacher at Escola Terra Brasil):
I developed a photography project at 
school, aiming to show the children 
that photography is not just a way of 
documenting and preserving a memory – 
it is also an art form. I gave a few age-
focused classes, where we explored the 
basics of the technique, and the kids 
fell in love with it. I brought in some old 
cameras. After that, we posed ourselves 
a question: What would we like to do 
with everything we’ve learned? Atibaia 
is undergoing very rapid and intense 
gentrification. Someone floated the 
idea to organize a morning outing with 
the students. So we planned a field trip 
to photograph architecture, to visually 
explore memory, the right to landscape, 
and urban identity itself. How do we 
perceive Atibaia as it undergoes all 
these changes and transformations? 
The photography field trip allowed us 
to reflect on environmental and social 
impacts. We could only bridge these 
different subjects and areas of learning 
due to the ongoing reflections we’ve 
shared in our meetings.

Luciana Takara  
(Colégio Augusto Laranja):
Marta’s comments made me think of 
childhood and naturalized spaces. 
Education is often adult-centric and rarely 
focused on the student or the child. It’s 
rarely designed with children in mind. We 
always start from the adult perspective. 
What can I consider in my student’s 
production? Because my voice needs to 
come from my student’s voice. I could 
bring up my students’ concerns. I could 
draw on their own experiences.  

contemporary art can be explored with 
babies and very young children. Drawing 
from bibliographic references, a group visit 
to MAM, and our exchanges, we explored 
different visual and tactile approaches 
– like working with light and shadow, 
and modeling. But our most significant 
experience was our visit with the children 
to MAM’s Sculpture Garden. There, they 
interacted with the artworks, explored the 
museum’s surroundings, were enchanted 
by the expanded clay pebbles, made 
up countless stories, and built lasting 
memories! This year’s training culminated 
in an exhibition of the teachers’ creations, 
showcasing works made with materials 
specifically chosen to provoke, challenge, 
and deconstruct our preconceived notions 
of art in childhood.

CARTOGRAPHIES OF AFFECTION: THE 
WARP AND WEFT OF CREATION
Lucila Guedes de Oliveira
Terezinha Buchebuan

The following cartographies2 aim to 
map out potential encounters formed 
through journeys of artistic creation 
and interpretation of art in relation to 
cultural heritage assets. The project 
titled Cartografias dos afetos: tramas da 
criação de si [Cartographies of Affection: 
The Warp and Weft of Self-Creation] was 
developed with 9th-grade elementary 
students. It sought to answer three 
questions across three distinct phases: 
Who are we?, Where are we?, and How 
do we coexist?. These prompts were 
linked to key themes, such as housing, 
community, affection, childhood, ancestry, 
and reparation.

The battle I’m trying to win at school 
is over children’s drawings; I have the 
impression people don’t know how to 
look at them, that they don’t like them. 
Photography ends up being more 
accepted; with drawings, people always 
focus on what’s supposedly missing.

Jô Peterle (Escola São Domingos):
“It took me four years to paint like Raphael, 
but a lifetime to paint like a child.” We’re 
constantly judged based on aesthetic 
standards, but I try to approach these 
moments as opportunities for learning. I 
see them as rich, valuable experiences. 
We are working on a project at the school, 
called Como ver o mundo melhor [How 
to See the World Better]. We asked the 
students to take a photograph and write 
a critique based on what they’d learned 
in their Geography classes. And, finally, 
they were invited to make a drawing that 
proposed a resolution to the conflict.

CEI FERNÃO DIAS – ELEMENTAR: 
FORMAR JUNTOS! [ELEMENTARY: 
LEARNING TOGETHER!]
Cintia Mello 

At our school, or CEI (Child Education 
Center), we’re striving to really look at 
our surroundings and the possibilities for 
playing with nature, despite the limited 
green space we have. The discussions and 
experiences from the Elementary exhibition 
are contributing to our reflections during 
training sessions with teachers, and these 
have resonated in practices involving nature 
with the children. A notable example was the 
self-portrait training proposal using elements 
from our space, which led to many reflections 
within the group and unfolded into poetic 
experiences with families and children.

Beyond natural elements, our training 
process also involved experimenting 
with various materials, reflecting on how 

Movements of resistance informed 
the translation of cartography into 
guiding questions and developmental 
phases, enabling critical self-inquiry and 
challenging dominant worldviews. It is 
important to note that Padre Vicente 
Bertoni Municipal Elementary School 
is located in rural Farroupilha, with 
approximately 220 students enrolled 
in Early Childhood and Elementary 
Education. The school environment 
became fertile ground for pedagogical 
discussion and a way for reflecting 
on the notion of displacement. This 
was particularly significant in light of 
the dominant colonial and hegemonic 
narratives associated with the Serra 
Gaúcha region, as well as the nearby 
presence of Kaingang Indigenous families. 
This intercultural relationship contributes 
to producing multiple understandings, 
offering fresh critical perspectives on the 
Brazilian history that is traditionally taught.

1st Phase: Who are we? 

The students were invited to journey 
into the past and create self-maps, 
recovering lived experiences through 
genealogical and cartographic profiles. 
To facilitate this, the children identified 
and selected objects from their homes, 
transforming them into testimonials imbued 
with memories, aiming to discover traces  
of their ancestry.

Affections, or connections, therefore, 
emerged as a flow between previously 
unexplored aspects of each individual’s 
life, like a continuous becoming. It 
was through the socialization of these 
objects that “doing-together” emerged 

2. This proposal was developed as an interdisciplinary collaboration with the Architecture and Urban Planning Community 
Studio at the Universidade de Caxias do Sul (UCS), coordinated by Professor Dr. Terezinha Buchebuan, alongside interns 
Gabriel Viganó, Jéssica de Nardi, and Milena Cardoso dos Reis.



140 141

as a powerful, sensitive tool for self-
listening and listening to others, fostering 
interpretations of their diverse stories. 
Later, we continued searching for 
elements to compose the cartography. 
Our journey was guided by a set of key 
concerns, aimed at encouraging creative 
expression and attentive listening.

New questions arose as our dialogues 
and exchanges evolved, shifting the 
boundaries and connections in ways that 
reflected the values of the student group. 
To initiate a creative process, we selected 
two artists – Xadalu Tupã Jekupé and 
Claudia Andujar. Their work helped us 
interweave the classroom experience with 
Brazil’s socio-historical context, fostering 
aesthetic encounters and promoting 
recognition of the ethnic diversity of 
Indigenous and Afro-Brazilian peoples 
among both teachers and students. Thus, 
engaging with these artists’ work opened 
new avenues for visual investigations.

2nd Phase: Where are we?

This question shifted our focus to the 
students’ surroundings – to their everyday 
journeys and the paths they traverse, 
and how feelings of belonging (or not) 
emerge, interwoven with the landmarks 
encountered during these trips. This 
grounded the idea of a field trip to the 
school, conceived of as a multifaceted 
space. By observing the landscape – its 
colors, forms, and rhythms – students 
recovered histories and affinities, which in 
turn inspired the creation of new images 
and aesthetic connections.

Bibliography
Museu de Arte Moderna de São Paulo. 
Elementar: fazer junto. São Paulo: 
Museu de Arte Moderna de São Paulo, 
2023. Available at: https://mam.org.
br/documento/elementar-fazer-junto/. 
Accessed August 12, 2023. Catalog.
ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: 
transformações contemporâneas do 
desejo. 2nd ed. Porto Alegre: Editora da 
UFRGS, 2016.
Xadalu e o jaguaretê: Documentary, 80 
min. Directed by Tiago Bortolini. Zeppelin 
Filmes, 2019.

PREPARING FOR A FIELD TRIP
Mariana Longo

Visiting a museum means exploring the 
world and engaging with its culture. More 
importantly, it’s about standing before a 
work of art, infused with all the emotion 
and soul the artist poured into it. It’s about 
seeing the textures, colors, dimensions, 
brushstrokes, and light.

This experience can’t be had anywhere else.

After a long pause due to the pandemic, 
we were finally able to take our 2nd-grade 
students to the centennial exhibition of 
Arcangelo Ianelli at the Museum of Modern 
Art of São Paulo (MAM São Paulo). Field 
trips that explore art, space, and culture are 
always enriching and inspiring. However, 
we take great care in preparing the children 
for these moments, which is why we 
created a Field Notebook.

After all, when visiting an unfamiliar place, 
don’t we feel more at ease knowing its 
name, how long it takes to get there, and 
what we’ll find? The same consideration 
should be extended to children.

The Notebook includes information  
about the destination – its history, 

Driven by the search for visual records, 
the student-cartographers went into the 
field. Their mission was to visit the graffiti 
murals painted by various local and 
national artists on the facades of homes 
and buildings in the Euzébio Beltrão de 
Queiróz neighborhood in Caxias do Sul 
(RS).3 The aesthetic experience offered 
by these street art murals expanded the 
boundaries between the known and the 
unknown, stirring a mix of sensations, 
discomfort and enchantment, and 
affecting the gaze. These layers of 
interpretation were then documented, 
leading to new discoveries, much like 
those made by the artists themselves.

3rd Phase: How do we coexist?

The meanings embedded in different 
images and materials challenged the 
students’ perspective on the creative 
process and their desire to bring it to life. 
This led to experiments with various forms 
of gestural expression, exploring different 
possibilities for actualization. Moving from 
A4 paper, photographs, and wall paintings, 
they progressed to the collective recording 
of memory and the traces of places and 
cultures to which they belong.

Within this framework, students drew on 
their individual impressions and images 
to transform their ideas into two distinct 
images. Then, embracing the concept of 
a web that expands through relationships 
of conflict and choice, they developed 
a collective project. In this way, their 
encounters with art renewed certain 
affinities, leading to a new question: How 
do we want to live?

architecture, and a photograph of the 
building. It also features its location in 
relation to the school, the route we’ll take, 
and the modes of transport we can use. 
It is not merely a special trip to a museum 
and exhibition – visiting cultural spaces is 
also a part of civic education: familiarizing 
ourselves with the city’s institutions, 
feeling a sense of closeness, and one day 
returning with family or friends.

Giving context to what we’re about to see 
helps awaken curiosity, nurture the desire 
to learn, and offer a “preview” of the 
experience. In the Notebook, we include 
a photo of the artist or artists on show, a 
brief biography, a picture of their studio, 
and examples of the materials and themes 
they enjoy(ed) exploring. And gradually, 
what once seemed distant becomes  
more accessible – so that by the time  
the visit takes place, students are already 
primed for a deeper, more meaningful 
encounter with art.

In today’s fast-paced world, overflowing 
with readily accessible but shallow images 
and information, truly contemplating an 
artwork and engaging with it presents a 
significant challenge. In the school’s studio, 
using the Field Notebook, we embraced 
this experience of appreciation with various 
images. Cultivating an attentive and 
discerning gaze is crucial for both artistic 
creation and for visiting an exhibition.

The Field Notebook is a repository of 
memories: it prepares us before a trip; it 
can be used on-site; and it is revisited, 
as it were, once we return to school. It 
preserves the memories and records of 
our experiences, which can be reread 
countless times.

On the day we visited MAM, we enjoyed a 
snack beneath a large tree, which offered 
us its majestic shade. The children played, 

3. Graffiti exhibition space. Available at: https://www.instagram.com/vielasespacocultural?igshid=OGQ5ZDc2ODk2ZA=.
Accessed November 5, 2023. Available at: https://youtube.com/@VIELASEspacocultural?feature=shared. Accessed 
October 10, 2023.



142 143

ran, and connected with the natural 
beauty of Ibirapuera Park. Afterward, 
they experienced a moment of profound 
contact with the beauty, color, and light in 
Ianelli’s work.

What a joy it is to be close to nature 
and art. Here’s to many more wonderful 
encounters like this one. 

-

How Can Decolonial Strategies  
Aimed at Community Reconstruction 
Be Applied in Art Education?  
A Few Ideas on Anti-Racist Education  
in the Museum
by Daniel Cruz

First, you kidnap ‘em, rob ‘em, lie 
about ‘em

Deny their god, offend ‘em, drive 
‘em apart

And if any dream dares to take wing, 
you shoot it down

And ya tell ‘em to take it up with the 
bullets that killed ‘em, man
– Emicida, in Ismália (2019)

The tireless labor of Black Brazilians 
resembles the movement of water. The 
ability to explore every little crack in 
search of continuity characterizes this 
element’s flow, which courses through 
blood vessels, or between tectonic 
plates. As the ebb and flood of the tides, 
the relentless acts of destruction and 
reconstruction lie at the very heart of the 
daily anti-racist struggle – an ongoing 
effort that seeps through the cracks of 
colonialism, persisting through centuries, 
right up to the present.

First, it is essential to state that Elementar: 
fazer junto [Elementary: Doing It Together], 
held at the Museum of Modern Art of São 
Paulo (MAM São Paulo), was an exhibition 

reconstruction during decolonization can 
be extended to art education.

To achieve this, we must reclaim our 
cosmoperception – a cultural logic 
articulated by Nigerian sociologist 
Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, which embraces the 
multisensorial nature of lived experience, 
encompassing all that lies beyond mere 
sight or scientific data. As Antônio Bispo 
dos Santos (2023) asserts, the city is an 
artificial territory; it stands in opposition 
to nature and represents one of the 
outcomes of cosmophobia.1

We are the diverse,  
the cosmological, the natural,  

the organic. We are not humanists; 
humanists are those who transform 

nature into money, into new cars. 
We are all cosmos, except for 

humans (Santos 2023).

We are part of a vast system that 
encompasses all living beings, every element 
on the planet, and every cell within our 
bodies. All the tiny parts that make us up are 
continuously recycled into billions of others 
that travel everywhere. The atoms in our 
bodies vibrate just as the atoms of the earth 
beneath our feet and everything around us. 
There is no clear boundary between where 
it ends and where we ourselves begin – as 
we are part of that whole. We are the energy 
within that vibration, like a drop of water 
returning to the ocean. Yet colonization has 
suppressed ancestral modes of individual 
cosmoperception that once connected 
us to a community, and its effects still 
reverberate in our daily lives. So what are 
we doing to break with the current order? 
What shapes and sustains our shared 
practice of “doing-together”?

featuring white Brazilian art. Identifying 
whiteness is crucial – especially from 
the perspective of racialized people, so 
is acknowledging the art it produces 
as such, since, in a nation where Black 
bodies are legion, the white population still 
holds sway over artistic definitions.

The territory – imperialized through power 
relations and ethno-racial divisions – 
reminds Black individuals daily of their 
displacement, their marginalization, 
of the conflict and disagreement their 
presence causes to the narcissistic pact 
of whiteness. According to the FipeZAP 
index, the area encompassing Ibirapuera 
Park has the most expensive residential real 
estate purchasing in São Paulo – its price 
per square meter is 3.6 times higher than the 
city average. This raises a critical question: 
Whom does this territory serve, and how 
does it position itself? This question helps 
us grasp the importance of non-white 
bodies in occupying such spaces.

Paraphrasing Paulo Galo, the reality of 
places like Cracolândia and Praça da 
Sé, or walking into a favela and seeing a 
toothless woman raising seven children 
on her own, is even more insidious than 
outright, overt racism (like calling a Black 
person a “monkey”). These territorial 
and political divisions profoundly impact 
the lives of marginalized Black people. 
Such violent disconnections alienate us 
from alternative ways of reflecting on 
how we live; they preclude dialogue, and 
sabotage collectivities.

The possibility of discussing the many 
forms of illness that impact the lived 
experience of Black bodies within museum 
spaces is a crucial strategy not only for 
cultivating a discourse of resistance, but 
also for developing critical tools for self-
preservation. Therefore, it is essential to 
consider which strategies for community 

We must return to the beginning, to recall 
which path we chose to set out on when 
we began our healing process. Amid the 
prioritization of countless individual needs 
perpetuated by capitalism, caring for the 
world – as well as for future generations 
– still means allowing ourselves to dream 
collectively, drawing upon what has been 
passed down to us by our ancestors.

This is an interdependent path, one we 
can’t escape as inhabitants of the same 
Earth. The notion of the human being as a 
“being-with-others” speaks to the concept 
of Ubuntu: “I am because we are.” 

Caring for what comes from the Earth 
means engaging with a technology gifted 
by life itself, simultaneously developing 
new perspectives on time and care in 
our daily lives. We are nature – which is 
itself composed of parts of a whole that 
we, too, are a part of. This forms the core 
foundation of our community, acting as 
the vertebrae that support our entire body.

Amidst the complexities of an 
interdependent system encompassing 
both nature and community, maintaining an 
active presence in the city – with our bodies 
fully engaged in its unfolding activities and 
interactions – remains a powerful means to 
confront and resist segregation. However, 
occupying a space and adding value to it 
are two distinct concepts.

By fully embracing the potential of 
dialogues in the cultural mediation 
of an artwork – whether through our 
pedagogical poetic experiences or when 
we gather round in a circle in order to 
introduce visitors to the museum – we 
are not working solely with the artist’s 

1. Translator’s note: Cosmophobia is a concept coined by Antônio Bispo dos Santos, defined as the fear of nature, god, the 
sacred, and the cosmos.



144 145

subjectivity, and this opens up broader 
possibilities for reflection.

Sitting in a circle – especially atop Angelo 
Venosa’s work, in MAM São Paulo’s 
Sculpture Garden – is to draw on one of 
the most ancient gestures of connection. 
The circle is a raw, primal expression 
of equity. This practice stands in direct 
opposition to the “banking” model of 
education described by Paulo Freire, in 
which students are treated as passive 
recipients of knowledge and the educator 
as its sole provider. Moments like these, 
centered around open dialogue, help 
break down hierarchies. They bring 
us closer together and allow us to 
incorporate different perspectives and 
approaches, enriching the educational 
experience in the museum. [See images 
on pages 58, 60, and 62]

By analyzing and interpreting the  
complex relationships that a work of  
art can evoke within a Black collective,  
we can also begin to question and decode 
the underlying logic of Brazilian social 
relations. This is particularly evident when 
we observe what Janaína Machado (2022) 
describes as the “radiographies of axé” 
present in various artistic creations that 
form a critical and foundational narrative 
about life itself. When these radiographies 
are shared through pedagogical practices, 
they help develop individual critical 
perspectives, offered to the public, from 
our way of composing and making sense 
of the world. In this sense, museum 
education becomes a space for deeper 
engagement – beyond educational 
institutions, and beyond the knowledge 
gained in everyday life.

The struggle to break with hegemonic 
models that suppress plural ways of being 
must not only confront existing power 
structures, but also challenge and invite 

Lélia Gonzalez termed “Améfrica Ladina.”2 
This concept connects the histories of 
resistance of Indigenous peoples in the 
Americas with those of African peoples 
who were forcibly displaced and enslaved. 
In this context, decolonial practices of 
care, rooted in the collective experience, 
echo long-standing practices of counter-
colonization – such as the “aceiros 
quilombolas”, quilombola3 firebreaks used 
to protect and preserve life.

In this practice, a fertile area is cleared and 
covered with soil before a carefully managed 
fire is set. The land, understood as a living 
organism in need of rest, is then left fallow. 
Later, it is seeded and planted with selected 
crops to sustain future generations.

The mediation of nature through our 
relationship with the land is an ancestral 
legacy passed down through quilombola 
communities. This knowledge is shared 
collectively, embodying a unique 
pedagogy grounded in communal care. Its 
power lies precisely in the way it highlights 
our connections to other forms of life, 
values the environment, and nurtures us.

In contrast, the artwork Brasa [Ember] 
(2011) by Pedro David, featured in the 
exhibition Elementary: Doing It Together, 
offers a stark counterpoint to these ideas 
of legacy, capturing the devastation of a 
forest fire through photography.

non-Black allies to imagine, describe, and 
help recreate the world in liberating ways. 
This action is aimed to change the way 
we see things, to transform our gaze, to 
dismantle colonial perspectives – and, 
crucially, moving beyond mere resistance, 
to find new aspects of reality that are 
worthy of celebration.

Rebuilding our relationship with our 
ancestry and with one another is not only 
our right, due to the aftermath of diasporic 
traumas; it also opens pathways to diverse 
ways of relating to the world, thereby 
reclaiming territories and memories.

Academic pedagogy should reference 
the forms of education that precede them 
– those already found in the streets we 
walk in and in the relationships we forge 
in our daily life. Within Hip Hop culture, 
the MC (Master of Ceremonies) speaks 
not only for themselves but also amplifies 
countless other voices, allowing them to 
be heard. They articulate the desires of 
their community by revealing the dynamics 
of spatial intersections shaped by 
power relations and oppression. A voice 
has the power to reawaken a people’s 
consciousness, posing a radical threat to 
those who – to maintain a constant supply 
of servants, and perpetuate servitude – 
need them to remain silent and oppressed, 
unable to flourish. This is why it must not 
be silenced. Recognizing and embracing 
these actions affirms the value of 
engaging with experiential knowledge and 
learning within the educational process – 
not merely as content, but as an essential 
practice in itself.

Centering and working with what diasporic 
peoples want to express about themselves 
– making intentional choices about how to 
engage with everyday forms of knowledge 
– is to move through the “stumbling 
blocks” of capitalism and reclaim what 

This contrast prompts a fundamental 
reflection on what sustains our lives, and 
how we take care of it to keep ourselves 
alive – whether within a community or not. 
What ancestral legacies still shape our 
everyday pedagogies?

We must QUILOMBIZE OURSELVES!

Bibliography
LIMA, Paulo Roberto. “#390: Paulo 
Galo.” Interview by Igor Cavalari and 
Thiago Marques. Directed by: Alex 
Trevisan. PODPAH, May 6, 2022. 
Podcast. Available at: https://www.
youtube.com/watch?v=dGVNyplZkE4. 
Accessed Dec 21, 2023. 
MACHADO, Janaína. “O Axé crítico 
radiográfico”. In: CAMPOS, Gabriela; 
YANO, Wanessa. Sidney Amaral: manifesto 
de cognição y memória. São Paulo: 
Almeida & Dale Galeria de Arte, 2022.
NASCIMENTO, W. F. “Outras vozes no 
ensino de filosofia: o pensamento africano 
e afro-brasileiro”. Revista Sul-Americana de 
Filosofia e Educação, no. 18 (2012): 74-89.
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. “Visualizing the Body: 
Western Theories and African Subjects”. In: 
COETZEE, Peter H.; ROUX, Abraham P. J. 
(eds.). The African Philosophy Reader. New 
York: Routledge, 2002.
SANDRINI, João. “Ibirapuera passa a 
ser bairro mais caro para morar em SP.” 
Exame: invest, São Paulo, August 3, 2011. 

2. Translator’s note: Améfrica Ladina is a critical concept coined by Afro-Brazilian intellectual Lélia Gonzalez (1935–1994). It 
intentionally combines America + Africa to highlight the profound and often overlooked African presence and influence in the 
Americas, particularly through the transatlantic slave trade. The term also incorporates Ladina, a deliberate re-signification of 
Latina, which in Brazil historically referred to an Indigenous person or enslaved Black individual who had adopted a certain 
degree of European acculturation. By using “Ladina,” Gonzalez reclaims this term to emphasize the complex processes 
of cultural mixing, resistance, and the emergence of unique Afro-diasporic and Indigenous identities in the Americas, 
challenging Eurocentric narratives and foregrounding subaltern perspectives.

3. Translator’s note: A quilombola is an Afro-Brazilian descendant of escaped enslaved people who formed communities 
known as quilombos. These settlements were historically vital spaces of resistance and cultural preservation throughout 
Brazil, often established in remote areas by those fleeing plantations. Today, quilombola communities continue to exist and 
advocate for their traditional lands and cultural rights.



146 147

Available at: https://exame.com/invest/
minhas-financas/ibirapuera-passa-a-ser-
bairro-mais-caro-para-morar-em-sp/. 
Accessed Dec 21, 2023.
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá,  
a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023.

-

How Can We Challenge the Hierarchy of 
the Senses in Cultural Mediation? The 
Power of Multisensory Engagement in 
Accessing the Arts
by Leonardo Sassaki 

Since 2022, I have been working as an 
educator at the Museum of Modern Art 
of São Paulo (MAM São Paulo), where I 
still work today. Early on, I found myself 
facing several challenges: how can one 
approach visual arts in a way that’s 
transversal, inclusive, and accessible 
to heterogeneous groups? And, more 
importantly, how can we make the 
mediation of visual artworks accessible to 
people with sensory impairments? These 
questions encouraged me to explore 
multisensory practices in art education, 
engaging senses other than sight. How 
can we offer a blind person an aesthetic 
experience comparable to that of a 
sighted visitor at an exhibition focused  
on visual art?

At MAM São Paulo, like many other 
institutions committed to improving 
accessibility, we provide resources such 
as audio descriptions – recordings that 
describe the images of the artworks on 
display; video guides in Brazilian Sign 
Language (Libras) with key information for 
deaf visitors; and tactile resources, such 
as artworks that have been adapted and 
designed to be touched [see images on 
pages 68 and 70], as well as supervised 
sessions which allow one to handle 
original pieces, guided by the Education 

senses (e.g., touch and taste), with smell 
occupying an intermediate position. 

Later, Kant reinforced the supremacy of 
vision, deeming it the most noble sense, 
in contrast to touch, which he viewed as 

more restricted. (Kastrup 2015, 75)

Building on this idea, sight and hearing 
have traditionally been seen as the only 
senses capable of truly appreciating art 
aesthetically, while touch, taste, and smell 
have been excluded – leading to a divide 
between so-called “higher,” spiritual 
senses and material ones, linked directly 
to the body.

Challenging this hierarchy, I set out to find 
ways to engage other senses during a 
visit with sighted participants at MAM São 
Paulo through three core strategies:

•	 Disorganize: Challenge the 
conventional role of the sighted 
spectator by introducing moments 
of unfamiliarity and displacement. 
This approach aims to disrupt 
the dominance of vision, thereby 
opening new ways of perceiving and 
understanding the world;

•	 Reorganize: Offer fresh sensory 
experiences that go beyond the visual, 
inviting visitors to explore art through 
other senses;

•	 Horizontalize: Grant equal importance 
to all senses during the mediation of 
an artwork, acknowledging the unique 
ways each sense affects and leaves 
an imprint on the visitor’s body.

I observed a clear shift in sensory attention 
during an activity that centered on touch 
rather than sight. In the workshop Touching 
the Shapes of Memory: Tactile Experiments 
With Drawings + Ianelli Visit, we explored 
drawing beyond visual perception by 

staff, following guidelines established by 
the Conservation Department. Despite 
these efforts, there remains a disparity in 
providing the same depth of experience 
for people with sensory impairments, 
particularly for those who are blind or 
partially sighted.

Our multidisciplinary team at MAM 
constantly reflects on the specific needs 
we encounter during educational visits. 
This perspective led me to explore 
multisensory approaches that go beyond 
sight – even with groups comprised 
entirely of sighted people. These 
experiments began with drawing, but 
not merely as a visual activity: rather, as 
means to engage all the senses.

How can we create a composition using 
smell, touch, and hearing? Through 
synesthesia, drawing can be experienced 
in a more holistic manner – created or 
explored by a wide range of people with 
their specific abilities.

The first experiment involved a group of 
sighted participants who were blindfolded. 
The goal was to create low-relief drawings 
in clay, using their tactile memories from a 
visit to the 37º Panorama da Arte Brasileira: 
Sob as cinzas, brasa [37th Panorama of 
Brazilian Art: Under the Ashes, Embers], 
at MAM São Paulo. Each person created 
their own piece, and at the end, they were 
invited to switch places and explore one 
another’s creations by touch. 

Kastrup (2015) provides us with a 
historical distinction between the senses 
that allow for distant, non-physical 
appreciation:

[...] we can trace the classification of 
the senses’ problem back to Aristotle’s 

distinction between distance senses 
(e.g., sight and hearing) and contact 

working with the textures of various 
materials. This session, inspired by the 
exhibition Ianelli 100 anos: O artista essencial 
[Ianelli 100 Years: The Essential Artist], was 
attended by fully sighted visitors.

The activity began inside the exhibition 
space, where all participants were 
blindfolded. They were invited to 
explore the show through touch, using 
some of the resources provided by the 
museum, while Ianelli’s career and artistic 
development were narrated by me. At one 
point, a participant asked: “But aren’t we 
going to visit the exhibition?,” surprised  
by the fact that they weren’t actually 
seeing the artworks during the activity.

Therefore, I called this initial phase 
“displacement”: relinquishing the notion of 
vision as the dominant sense was crucial 
to initiate this process. This shift created 
a sense of unfamiliarity, disrupted vision’s 
hegemonic role, and made room for new 
ways of receiving information and engaging 
with the world. Through tactile artworks 
and olfactory elements, we introduced 
a novel way of experiencing a visual art 
exhibition – without relying on sight – yet 
still allowing participants to connect with 
the artworks and the artist as any other 
visitor would.

In the second phase, I observed a 
reorganization of the senses, and the 
emergence of new ways of experiencing 
the space. Some participants laughed, 
uncomfortable with their inability to see 
what they were touching. Others described 
the experience as therapeutic – a reaction 
I found intriguing, given that any disruption 
of the sensory hierarchy, particularly when 
moving beyond vision, is often framed in 
the collective imagination as therapeutic. 
Still others, aided by the blindfolds, were 
able to focus more acutely on other senses.



148 149

It’s crucial to understand that each sense 
operates on its own rhythm: the way 
vision processes time differs greatly from 
that of touch. A visually impaired friend 
once told me that sighted people perceive 
details by looking at the whole, while she 
understands the whole by exploring the 
details. That insight made perfect sense 
during our activity, when each participant 
engaged with the available tactile resources 
at their own pace.

In this final stage, I began to notice the 
emergence of a horizontalization of  
the senses. We were limited by the number 
of multisensory resources available, but 
had there been more, we could have 
easily extended our time, exploring new 
narratives and engaging with different 
works of art. To conclude the visit,  
I gave the group a moment to experience  
the artworks visually, removing their 
blindfolds and allowing them to walk 
through the exhibition.

Afterward, they were invited to create 
tactile drawings based on the sensory 
memories they had formed during the  
non-visual visit. I encouraged them to use 
their vision to support the creative process 
if they wished. Some deviated from the 
initial proposal, but others fully embraced 
the tactile drawing, creating layered 
textures and using collage techniques 
inspired by Arcangelo Ianelli’s work.

And so, by disorganizing, reorganizing, 
and horizontalizing the senses, we made 
this unique experience possible. Creating 
spaces that disrupt the hierarchy of the 
senses is no simple task, but with a few 
resources and willingness to rethink and 
rebuild these spaces, we open up a world 
of possibilities.

alongside her. [See image on page 76]  
I imagine that you, the reader, also contain 
multiple layers within yourself. What I aim 
to convey here is the intersection of lived 
experience and personal existence – the 
foundation of who I am: the point where 
the knowledge I’ve gathered through my 
journey, and through artisanry, meets 
what I’ve learned from cultural mediation 
and encounters in art education. The 
paths I took in life led me to become an 
artisan – working mostly with macramé – 
which both shaped my life and was also 
my source of income. I sold earrings, 
necklaces, bracelets, rings, and other 
handcrafted pieces which, in a way, would 
ultimately become a part of someone 
else’s life. At a certain point, I realized that 
before I ever sold an object, I was truly 
sharing or selling stories, and that I also 
held within me the stories of others. This 
essay invites us to reflect on the following 
question: What is artisanal knowledge in 
the know-how of mediation?

Chances are, everyone has come across 
an artisanal object at some point – even 
if they didn’t realize it was made by hand. 
Some people are drawn to the beauty of 
lacework, patchwork quilts, or the delicate 
details of macramé and filigree jewelry. 
Others don’t see much beauty in these 
pieces, and are quick to assume that true 
art is found only in museums and galleries. 
While it certainly can be found in these 
places, it’s always worth challenging the 
established order. There are also those 
who feel genuine respect, curiosity, or 
quiet admiration for the process; those 
who’ve experienced the joys and struggles 
of working with handmade pieces; or 
those who were close enough to artisans 
and who heard firsthand accounts about 
artisanry’s inner workings, or its reverse 
side, as it were. 

Bibliography
ALMEIDA, Maria Clara de; CARIJÓ, Filipe 
Herkenhoff; KASTRUP, Virgínia. “Por uma 
estética tátil: sobre a adaptação de obras 
de artes plásticas para deficientes visuais.” 
Fractal: Revista de Psicologia, Rio de 
Janeiro, v. 22, no. 1 (2010): 85-100.
DEWEY, John. Arte como experiência. São 
Paulo: Martins Fontes, 2010.
KASTRUP, Virgínia. “Experiência estética 
para uma aprendizagem inventiva: notas 
sobre acessibilidade de pessoas cegas a 
museus.” Informática na educação: teoria 
e prática, Porto Alegre, v.13, no. 2 (2010).
NETO, Ana Carolina. “O cheiro como 
agente da experiência estética.” In: 
TAVARES, Monica; HENNO, Juliana; 
PITOL, André (Org.). Arte_Design_
Tecnologia. São Paulo: ECA-USP, 2020. 
Available at: https://www.eca.usp.br/
acervo/producao-academica/002994986.
pdf. Accessed May 10, 2025.

-

What Is Artisanal Knowledge in the 
Know-How of Mediation? 
by Amanda Falcão

When brought into contact, 
knowledge, in its myriad forms, 

illuminates border zones – spaces 
and times of encounter and 

intercultural crossing that unveil 
ways of knowing as manifold, 

expansive, and perpetually evolving 
as human experience itself.

– Luiz Rufino (2019)

I’d like to begin this piece by welcoming 
you and thanking you for taking the time 
to read these words. I sincerely hope they 
prove worthwhile. To help connect the 
ideas I’m about to share, I’d like to explain 
that Amanda, the educator, is just one of 
many Amandas; others, like the artisan, 
existed before and continue to thrive 

I bring this up because there’s so much 
more to an artisanal piece than one might 
imagine – there’s an invisible side to its 
creation: memory, time, calloused fingers, 
the profound conversations and the chit 
chat that occur during the process, the 
thoughts that permeate everyday life, the 
complexities of gender, race, and class, 
and all the things our eyes have been 
taught not to see. We see the finished 
object, but not what’s behind it.

Tentatively, but persistently, I’ve 
been trying to integrate and to draw 
connections between artisanal processes 
and educational ones, almost, though 
slowly, proposing a kind of artisanal-
based pedagogy. Among the myriad 
ways of reflecting on and conceiving 
education, and in all the spaces where 
learning and teaching intersect, leading 
to interplays and transformations, I 
find that the poetics of the process 
of artisanry – especially thread-based 
crafts like macramé, knitting, crochet, 
weaving, embroidery, and so on – give 
rise to infinite analogies with educational 
and pedagogical processes. In this text, 
I want to explore a few of these, despite 
knowing full well that I’m bringing together 
ideas that haven’t traditionally been 
linked. I also recognize that some of the 
most meaningful experiences – those that 
emerge in moments of mediation, or when 
we gather in a circle to embroider, or in 
conversations among street artisans – 
carry flavors and knowledges that are best 
kept in the realm of orality, where their 
magic or enchantment can be preserved.

The Wisdom of the Reverse

The hidden reverse side is the 
necessary condition for anything to 

exist – it is the side without which 
nothing visible could exist. Even if it 

goes unnoticed, it is always there, 



150 151

giving strength to the embroidery 
admired from the obverse, holding 

each stitch in place so it doesn’t 
unravel. Obverse and reverse are 

part of the essence of any work 
made with needles and thread. 
– Juliana Padilha Sousa (2019)

Here is where I weave a thread into the 
discussion of pedagogical processes, 
especially within museum institutions and 
art exhibitions.

The creative work educators do when 
planning workshops, training, or visits 
involves a whole series of steps that 
often go unnoticed by the institutions 
themselves. Among them are all the things 
that move through our bodies and make 
us who we are. As Dona Nalvinha once 
said to me, “each mind is a world” – and 
that means each of us brings our own mix 
of experiences and cultural references that 
shape how we see things, how we create, 
and how we teach.

There’s something that might seem 
obvious, but still needs to be said and 
remembered: this process requires a lot 
of study. That might mean researching 
the artist, the artworks, the exhibition 
itself. And often, it also means seeking out 
other cultural references that can help the 
public engage with the content, which, in 
many cases, reflects the worldview of a 
specific race and class – namely, the white 
elite. We have intuitive feelings, visions, 
moments of fascination that spark ideas 
and breathe life into a visit or a workshop. 
And we also have daily exchanges with 
colleagues – those we share ideas and 
discoveries with when something captures 
our imagination. 

And yet, without the presence of others, 
the threads that could bring a piece 
together, and therefore breathe life into it, 

it: an artisan can create the same piece 
countless times, but there will always be 
a detail, even a single stitch, that makes 
each one different. In the same way, an 
educator can lead the same educational 
visit over and over, but what unfolds in 
that space and during that time, with 
those particular people, will never happen 
in quite the same way again.

Many possible paths open up when  
we start thinking about the reverse side  
of embroidery.

Slowness Is Also a Kind of Haste

The rhythm of embroidery – a 
rhythm that diverges from the 

everyday, gathering, connecting, 
and creating.

The time of embroidery – resistance 
and silence, because to embroider 

is also to share silences.
– Beth Ziani (2013)

I’ve often heard people from smaller towns 
in the countryside say that in São Paulo, 
everyone is always in a rush. Friends 
from outside the city complain about how 
hard it is to meet up with me because of 
my “crazy schedules” – and they’re not 
wrong. It’s true that urban life feels like a 
constant race against the clock. We run. 
We rush to get to work, to get back home 
and get things in order, to see family and 
friends, to cook and eat, to look after our 
physical, emotional, and spiritual health, to 
study, to rest – the list goes on.

In this (unequal) race against time, there 
are clear advantages and disadvantages 
marked by race, gender, and class, all 
of which shape our daily lives in very 
real ways. Back when I was still working 
with craft, I used to wrestle with the 
contradiction of pushing myself to 
produce more and more in less and less 

remain in the realm of the invisible and the 
imagined. The educator’s threads need 
to be woven together with those of the 
visiting group. Each person brings their 
own world, their own complexities and 
cultural references – and this meeting is 
what allows an artisanal-based pedagogy 
to arise. It is a process that is often 
invisible to those on the outside. It also 
calls for care, sensitivity, receptiveness, 
openness, presence – and sometimes, 
more time than we’re actually given.

I see something incredibly special in this 
know-how, in this “knowing-through-
doing.” Think about it: the path an artisan 
takes to create a piece is made up of 
many steps – though these steps aren’t 
necessarily linear, or “neat.” More often 
than not, these stages overlap. And over 
time, experience takes a more defined 
shape, giving the work greater depth,  
a sense of ownership, a sense of 
belonging, and confidence in the craft  
and this “knowing-through-doing” or 
know-how. Among the many layers 
hidden on the reverse side of a 
handcrafted piece, some are technical 
– shaped by study, research, and the 
exchange of stitches and techniques 
with other artisans. But other layers are 
defined by the social and cultural contexts 
the maker inhabits – and this, I believe, 
is the most crucial thread. This is where 
identity truly resides. It influences the 
chosen materials, the aesthetic decisions, 
and ultimately, how an individual relates to 
and positions themselves in the world.

When I write about these points, I know 
they’re just a few among many. Still, I 
see these same “reverse sides” in the 
“knowing-through-doing” of educational 
mediation as well. After all, what makes 
an artisanal piece truly unique? And by 
the same token, what makes a mediation, 
a visit, a unique moment? Think about 

time, just to have more to sell. It’s true 
that when I went out to sell with my bag 
full of products, more options caught the 
customers’ eyes – and I believed that 
meant I sold more. That is the logic  
of capitalism: the poetry of artisanry,  
or of a way of life, becomes a product so 
that money can be made – it’s a matter 
of survival. Not that it was always like 
that. There were, and still are, moments 
of communion, of celebration, and of 
idleness. But when I had a sales target to 
hit, I’d do whatever it took to meet it.

It is a contradiction because a handmade 
piece takes time to make – it embodies 
the opposite of industrial logic, and its 
charm lies precisely in the fact that it was 
made by hand. A lot of care has been put 
into it, stories, memories, and invisible 
layers are woven into its making – as I 
mentioned earlier. The real question is: 
Who has the privilege of quality time – 
whether to create or simply to enjoy it 
freely? And who has to hustle and rely 
on sharp instincts in order to simply 
overcome daily obstacles and still bring 
home the bacon?

I bring up this point precisely because 
of the overlap between demands that 
so often pile up. For a careful, attentive 
artisanal-based pedagogy, even the 
short duration of a 90-minute visit needs 
to be respected – and yet, within that 
time frame, we still have to create an 
atmosphere where time seems to pause. 
It’s a contradiction, just as “slowness is 
also a kind of haste.” In artisanal-based 
pedagogy, slowness is haste – because 
even with all our layered experience,  
and even when time with a group is short, 
sharpness and agility are still essential. 
But being sharp doesn’t mean rushing. 
Slowness is haste because the impact of 
words and how they’re received matter. 
Slowness is haste because building 



152 153

collective reflection and critical thought is 
far more meaningful than simply delivering 
content. Otherwise, we risk treating the 
visitors as passive recipients of information 
– which does nothing to make education 
emancipatory and only perpetuates the 
pre-existing colonial structures.

“Slowness is haste” because, in fact, it 
takes more effort to reflect on our own 
practices and tend to the ways we shape 
our pedagogical processes than it does 
to just reproduce pre-existing models. 
Perhaps “slowness” is really about paying 
close attention – to the details, the stitches, 
the points of connection that arise in these 
encounters. I’m in a rush for change, but 
I understand that truly transformative, 
structural changes require time.

Safekeeping Memories

[...] to truly consider heritage today, 
we must think transcendently – 

beyond physical walls, individual 
backyards, and national borders. 
It’s about including people: their 
customs, their flavors, and their 

knowledge. Heritage is no longer 
just historic buildings or stone-and-
lime sites. It also encompasses the 

sweat, dreams, sounds, dances, 
gestures, swagger, life force, and 
all the forms of spirituality of our 

people. It is the intangible, the 
immaterial.

– Gilberto Gil (2008)

When we consider the question “What is 
the role of a museum?,” our initial thought 
might be: preserving and safeguarding 
objects, stories, and memories. For an art 
museum, this also includes presenting  
art to the public. This is precisely why it is 
crucial to examine which works constitute 
a collection, which stories are being told 
and through what perspectives, as well 

resist the violence of current forms 
of oppression in environments 

that are structurally hostile to free 
expression and to challenging  

the vertical relationships that sustain 
them.

– Edna Gonçalves (2021)

A visit might begin, for example, with 
Lia Menna Barreto’s artwork Manhã de 
sol [Sunny Morning] (1994), featured in 
the Elementar: fazer junto [Elementary: 
Doing It Together] (2023) exhibition. 
This piece uses yellow crochet – with its 
visible warp and weft, and its gaps – to 
suspend a constellation of childhood 
objects on the wall: a baby basket, 
plush toys, a small yellow umbrella, a 
wooden stool, and even a market cart. 
I can easily imagine myself pulling that 
cart along on a sunny Sunday morning 
as a child, tagging behind my mother at 
the street market. Starting from a close 
observation of the piece’s elements, 
I would weave questions designed to 
spark connections around memory, 
craft-making, childhood gender roles, 
the color yellow, or even the most 
delightful sunny morning the group  
has ever experienced. Perhaps my goal 
isn’t for people to be impressed by the 
work’s technical execution. Instead, 
I want them to wonder about – and 
imagine – the time, attention, and 
involvement woven into the know-how 
or the gestures of hands and threads, 
thoughts, complex interconnections, 
personal encounters, challenges, and 
all the stories behind a “piece.” Looking 
beyond the form is essential.

So, beyond the artwork itself, when I 
link artisanry to mediation, what really 
interests me is what each person carries 
within them – their experiences, memories, 
and curiosities. I might even say that the 
finished artwork displayed on the wall 

as who these narratives are intended for. 
All of these factors are fundamental to 
fostering critical thinking. Ultimately, if a 
museum possesses the power to shape 
and define what is considered art, then I 
believe strongly in the importance of an 
artisanal based pedagogy. This approach 
values the preservation of memory beyond 
the physical objects contained within 
museum walls. It reclaims and expands 
the possibilities of what art can be, 
beginning with shared experiences and the 
surrounding contexts and environments.

When I speak of artisanry, I’m referring to 
the flavors and knowledge we accumulate 
along the way. To be clear, my focus isn’t 
solely on the “technical” aspects of craft 
– though technique certainly plays a vital 
role in how a piece is created. Instead, 
it encompasses the memories, the 
imperfections, the intricate connections, 
the inherited wisdom, the deliberate and 
spontaneous interactions, the generational 
ties, the inquiries, the obstacles, and 
the inherent care. A recurring theme I 
often explore – and sometimes grapple 
with – is the validation of knowledge that 
isn’t recognized by Western culture, or 
that tends to be marginalized or deemed 
inferior (as is frequently the case with 
craft itself). Therefore, considering 
craftsmanship within the context of the 
“know-how” or “knowing-through-doing” 
of mediation means acknowledging the 
curiosity and care involved in its process, 
just as one must master a technique to 
truly reinvent it; and mediation can also 
emerge from the art of encounter – in 
which something that transcends the 
artwork itself is created.

Elementary Warp and Weft

For Bell and Freire, hope is a 
prerequisite for establishing 

educational communities willing to 

becomes a kind of opening, sparking the 
conversations and reflections about the 
subjects that inhabit us, both individually 
and collectively – much like the curiosity 
I mentioned about the stories and 
experiences woven into a handmade piece. 
What does each person carry into the art of 
the encounter? What do they leave behind? 
And what do they take with them?

Certainly, for any weave to come together, 
the guiding hand draws on technique, 
study, and the stitching together of 
different kinds of knowledge and lived 
experience, while also remaining open, 
untethered to fixed formats or “ways of 
doing.” After all, each encounter is unique 
– just like every handmade piece is also 
unique – shaped by the people who make 
up the group, by what each person brings 
with them, by their openness or resistance 
to being present, by time – or lack thereof 
– and by whatever brought them there in 
the first place. All of it becomes thread 
and texture in the artisanal making of 
mediation. That is why the same plan 
or visit can lead to completely different 
exchanges and reflections, depending on 
the particular warp and weft of that specific 
moment – so that, ultimately, in artisanal-
based pedagogy, what matters most is 
not the finished product, but the inherent 
complexity of the process and the weaving 
of the fabric. [See image on page 82]

Bibliography 
GONÇALVES, Edna. “Prefácio.”  
In: HOOKS, bell. Ensinando comunidade: 
uma pedagogia da esperança. São Paulo: 
Elefante, 2021. 
Instituto do Patrimônio Histórico e 
Artístico Nacional (IPHAN). Programa 
Nacional do Patrimônio Imaterial. 3rd ed. 
2008. (Institutional Material).
RUFINO, Luiz. Pedagogia das 
encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula 
Editorial, 2019.



154 155

SOUSA, Juliana Padilha. “Tramas 
invisíveis: bordado e a memória do 
feminino no processo criativo.” Master’s 
thesis, Universidade Federal do Pará, 
2019. Available at: https://repositorio.ufpa.
br/bitstream/2011/11443/7/Dissertacao_
TramasInvisiveisBordado.pdf. Accessed 
May 10, 2025.
ZIANI, Beth. “Tempo de bordar.” RIGS 
Revista Interdisciplinar de Gestão Social, 
v. 2, no. 3 (2013), Universidade Federal 
da Bahia. Available at: https://portalseer.
ufba.br/index.php/rigs/article/view/9730. 
Accessed May 10, 2025.

-

What Can an Educational Presence in 
Exhibitions Achieve? Collective Reading 
Experiences in the Museum
by Caroline Machado

A point is nothing more than the beginning 
of a middle that’s beginning all over again. 
With that in mind, I’d like to share how 
Para ler junto [Reading Together] – the 
project I’ll be discussing here – began.

This activity, Reading Together, which 
was part of the Elementar: fazer junto 
[Elementary: Doing It Together] exhibition, 
was an invitation to explore different 
ways of coming together through 
collective reading. It was inspired by the 
poetic experience Temporary Reading 
Community: Feminists, created by 
educator Luna Aurora and based on 
the installation Cala a boca já morreu! 
[Don’t Tell Me to Shut Up!] by artist Ana 
Teixeira, featured as part of the Wall 
Project at the Museum of Modern Art of 
São Paulo (MAM São Paulo) in 2023. The 
aim of the activity was to read (aloud) 
excerpts from texts by various women 
authors featured in the installation, and 
to create a space for conversation and 
exchange. At the same time, it sought to 

shifting and varying in their order. What, 
then, does the educator’s presence 
within the exhibition truly achieve? Like 
the space itself, the educator also serves as 
a vital meeting point – a continuous cycle of 
“beginning, middle, and beginning again.”1

Initially, we expected to engage primarily 
with student groups, as is typically the 
case. However, since the program ran 
during school break, we observed a 
different demographic among museum 
visitors. This also provided an opportunity 
to use the exhibition space for activities 
with other teams, which remained open to 
anyone interested in joining. While some 
sessions attracted a wide range of public 
visitors, others were attended exclusively 
by MAM’s own educators. This distinct 
experience prompted a question: What 
latent potential does our presence in 
the exhibition reveal?

For me, this revealed an opportunity for 
the education team to come together, to 
collaborate within the exhibition space, 
sharing mediation experiences, knowledge, 
and individual research – all while operating 
within the allocated time and resources.

In order to find something, we sometimes 
need guiding “action-words”: movement, 
continuity, time, and observation.  
Guided by these, we begin to recognize 
that the potential of presence means 
educational work extends beyond  
leading educational visits – it 
encompasses research, experimentation, 
lived experience, and active participation 
in the exhibition program.

In the case of Reading Together, our plan 
was shaped by a few key questions: What 
are we reading? Why do we read?

encourage collective reading, the sharing 
of impressions, cultural references, and 
lived experiences – thereby building, over 
the course of the exhibition, a temporary 
community for reading and studying.

Building on that activity and the central 
theme of the exhibition Elementary: 
Doing It Together – which advocated for 
collaborative practices and coexistence 
among humans and more-than-humans 
– the Curatorial team implemented an 
activity cycle which we called Reading 
Together. [See images on pages 86 and 
89] This involved a series of collective 
reading sessions focused on texts from 
the exhibition catalog, as well as books, 
images, artworks, and other materials 
that resonated with the context of the 
exhibition. These gatherings were open 
to the public and took place every 
Wednesday throughout the entire run of 
the show. The Education Department 
wholeheartedly embraced this as a 
powerful opportunity for us, as educators, 
to use our individual research and relate 
them to the exhibition’s main theme.

These sessions were held in the show’s 
Doing-Together Space – a place designed 
for meetings, workshops, and other 
activities. It was equipped with custom 
furniture and tools specifically created to 
encourage engagement with the show. 
It is worth emphasizing the significant 
impact a thoughtfully designed space 
within the exhibition layout can have 
for the Education Department. A well-
considered physical environment truly 
amplifies educational work and allows for 
new ways to mediate encounters.

An encounter takes shape at the 
intersection of the public, the educator, 
the exhibition space, and the artworks 
themselves. It’s crucial to understand 
that these points are dynamic, constantly 

The Portuguese word for “read,” ler, 
originates from the Latin legere, which 
means to choose, to gather, or to pick. 
These meanings beautifully converge 
when we observe, allow time, and  
engage in movement, because to read  
is ultimately to choose.

While mediating a Reading Together 
meeting, I chose a children’s book titled 
O menino que comia lagartos [The Boy 
Who Ate Lizards] by Mercè López for our 
collective reading. I also included Felínio 
de Sousa Freitas’ article “Palavras que 
mediam tempo e ancestralidade –  
o encontro entre Vovó Cici e Leda Maria 
Martins” [Words that Mediate Time and 
Ancestry – the Encounter Between Vovó 
Cici and Leda Maria Martins], featured in 
A memória da presença [The Memory of 
Presence], and Cristine Takuá’s “Seres 
criativos da floresta” [Creative Woodland 
Creatures], which also featured in the 
Elementary: Doing It Together exhibition 
catalog. I chose these texts because they 
resonate with my own beliefs about how 
we should engage with and exist in the 
world, as well as with the many possible 
interpretations of how we think, act, and 
live in contemporary society.

And writing this text brings me to a key 
realization: namely that, when I read the 
world, I am actively choosing that world. 
This means I’m already putting something 
into practice, because choosing is also an 
“action-word.” In this sense, doing together 
is an act one carries out daily – it is not just 
thought, but a concrete practice. At the 
end of the beginning, I leave a question 
hanging in the air: What happens when 
the education team reads together?

1. See Antônio Bispo do Santos.



156 157

Bibliography 
PERISSÉ, G. “A arte de ler criativamente.” 
Revista Educação, June 9, 2015. 
Available at: https://revistaeducacao.com.
br/2015/06/09/a-arte-de-ler-criativamente. 
Accessed May 14, 2025.

-

How Can We Poetize in the Ordinary 
Chaos of Life? A Poetic Reflection on 
the Elementar: fazer junto [Elementary: 
Doing It Together] exhibition
by Luna Aurora

Life has both extraordinary and ordinary 
facets. It is ordinary because it exists 
within the realm of order – an ordering 
of daily life, time, the mundane. As 
human beings, we can’t escape this. 
It’s also extraordinary because it is full 
of mysteries, inviting us into the subtle 
delights, mischief, and poetry that carry 
tiny molecules of enchantment and 
wonder. Engaging with these aspects of 
living isn’t easy; it demands composure 
in a destabilizing world filled with daily 
struggles. Sometimes as plate spinners, 
other times as grenade jugglers, we all 
experience the clash between the ordinary 
and the extraordinary.

This clash generates chaos, and life 
carries on within the order of that chaos. 
Time never stops: there are dishes to 
wash, groceries to buy, eating to be done, 
commuting, sleeping, rent to pay, cat litter 
boxes to clean, medicines to take, work, 
work, work. Capitalism robs us blind: it is 
a system of unfair exchanges. It defeats 
us through exhaustion. And so, often, 
there’s no time to pause, to look at things 
differently, beyond the literal (and with more 
literature). We become conditioned to not 
experiencing the poetry of the world; we 
stop engaging with certain facets of life, we 
become rusty, and we fall sick.

I sought to find not only collective and 
individual paths in space-time, but also 
educational and curatorial avenues within 
these exhibition and mediation spaces.

This was certainly the case with the 
Elementary: Doing It Together exhibition, 
which highlighted the collective expertise 
and working methods of the Museum of 
Modern Art of São Paulo’s (MAM São 
Paulo) Education Department, a team I’ve 
been a part of since 2020. That particular 
exhibition featured a polyvalent framework 
that opened up diverse pedagogical 
avenues and distinct poetic and curatorial 
frameworks. This allowed me to experience 
the exhibition alongside the public in a truly 
dynamic and dialogical way. [See images 
on page 97]

Yet, faced with the polyvalent character of 
the exhibition, how would I go about best 
organizing and developing my approach? 
How could I bring together what genuinely 
resonated with me and the specific 
fundamentals of art education and cultural 
mediation – fundamentals that require the 
development of artistic and pedagogical 
scripts and frameworks, unique 
approaches for diverse audiences, fluency 
in multiple forms of artistic languages, 
ensuring vocal health, maintaining body 
awareness, and achieving advanced visual 
literacy, among other crucial skills? So I 
chose to listen to my own body, to pay 
attention to what continued to stir my 
desire. I approached not with fanfare or 
haste, but with attentiveness, openness, 
and readiness for the lessons that context 
could offer.

I needed to fully immerse myself in 
the space, sometimes drawing closer, 
sometimes stepping back, always keenly 
aware of this pendular dynamic so that I 
could allow the extraordinary to emerge 
and be fully appreciated amidst the 

I am an art and museum educator, and I 
once heard a colleague say that those of 
us who work in this field need to keep our 
“hearts in order.” We can’t do our job only 
by looking at others. It requires a dialogue, 
an exchange: we must turn the mirror both 
toward others and toward ourselves. I’d go 
further: I’d say it is incredibly difficult to do 
our job if we fail to nurture our inner poetry. 
How can I look at, analyze, and engage 
with someone else’s art if I can’t even 
sense or see my own inner poetry? After 
all, our elders teach us to “get our own 
house in order first [before helping others].”

This lesson becomes an even greater 
challenge when we face emergencies, 
or more accurately, chaos. The chaos 
of everyday existence: the endless 
dishes, racial realities, the wages, gender 
dynamics, rent, class struggles, and the 
bus, which is always packed to capacity 
when you get off work and are on your way 
home. Yet, the fact that it is a challenge 
doesn’t negate my need to perform my 
work within the economic and social 
system I inhabit. It’s a parallel, concurrent 
dynamic. Thus, engaging in my profession 
has led me to certain crossroads – 
opportunities to forge meaning that are less 
literal and more aphoristic. These moments 
function almost as a solace, a lesson, a 
synthesis of what truly stands out and 
allows me to perceive the extraordinary 
order within it all. Something that guides 
the compass of my heart.

And so, I often find myself engaging with 
artworks. After all, I believe the museum is 
a space for genuine encounters – between 
artworks and diverse audiences, among 
visitors themselves, or even among the 
artworks in the exhibition space. These 
encounters helped me maintain faith in my 
inner poetry. Through a reflective exercise 
underscored by the interplay of echoes 
and chaos produced by these encounters, 

chaos and the mundane. After all, every 
artwork had a direct link to the museum’s 
collection research, but also to the 
Education Department’s own history.  
By looking closer, therefore, various 
tensions, debates, insights, and 
contradictions were brought to light.

My core interpretative approach was to 
see them as visual distillations of potential 
aphorisms – concise statements that 
reveal rules, lessons, or moral and practical 
principles. This, then, became an exercise 
in synthesis and organization. I extensively 
researched many of these statements, 
eventually settling on the following:

1 - A single pebble can change the 
geography of an entire country. 

This work features a set of nine 
photographic prints of varied sizes and a 
video, all positioned on the left-center of 
a wall approximately three meters wide. 
The images depict the peak of a rocky 
surface, appearing to be a mountain or 
volcano, where a person is manipulating 
the summit with a ruler and a blowtorch.

2 - A static, solitary horse invites us to 
remember collective movement.

This work features a pony-sized horse 
statue held in place by a vertical beam, 
extending from the floor to the ceiling. 
While it appears to be made of porcelain, 
it is actually painted wood and paper. The 
horse’s pose suggests movement.

3 - Childhood and old age are 
connected by a membrane.

The installation comprises six objects 
that allude to domestic work – such as 
a shopping cart and a broom. Yet, the 
items take on the quality of toys, calling 
to mind the world of childhood. Arranged 



158 159

horizontally, the items are linked by a 
delicate, yellow crocheted membrane.

4 - Delicateness emerges amid  
brutal chaos.

In a corner of the exhibition hang two 
artworks: a painting that simultaneously 
reveals and conceals writing, and a 
drawing and embroidery piece. Both 
are remarkably subtle and delicate. 
Continuing along the adjacent wall, a 
video is projected. It alternates between 
moments of silence and noise, with the 
audio shifting between headphones and 
speakers. During the “noise” segments, 
hardcore music blares out.

As professionals working in educational 
mediation within exhibition spaces, our 
practice involves more than just paying 
attention to a variety of artistic and 
curatorial elements – it calls for a sensorial 
shift in how we relate to them. Leonardo 
Sassaki explores this beautifully in his 
text, bringing multisensory perception 
into the debate. One artwork that was key 
in helping me open myself to this shift 
was Arte física – Mutações geográficas: 
fronteira vertical (Yaripo) [Physical Art – 
Geographical Mutations: Vertical Border 
(Yaripo)] by Cildo Meireles. Just as the artist 
moved a small stone from the bottom to 
the top, fundamentally relocating an entire 
country and revealing what lay beneath, 
something hidden within me also yearned 
to emerge. With very little, I could find new 
meanings in the exhibition. Still, the very 
act of not knowing, and the search itself, 
elicited a sense of fear in the face of so 
many possibilities.

In the midst of chaos, loneliness and 
emptiness often creep in. They take up 
space, cloud our vision, weigh on our 
minds and hearts, and create the illusion 
that we are utterly alone. And so, alone, 

Brazilian terreiro2 philosophies. The 
Dikenga cosmogram features several 
meaningful lines. Among them is the 
horizontal line, called Kalunga, symbolizing 
the connection between birth and death, 
or the journey from childhood to old age. 
[See image on page 99]

This line, which separates the visible from 
the invisible world, also serves as a way to 
organize our understanding of the world 
through observing the horizon line. 

The cosmogram not only illustrates the 
Sun’s journey – from sunrise to its noon 

peak, then to sunset and the midnight sun 
– but also acts as a portal, ushering us 

into another, distinct experience of time: 
one fundamentally different from kronos 

in both its origins and its lived reality 
(Kaercher & Pereira 2023, 5).

What is Manhã de sol [Sunny Morning] 
(1994) by Lia Menna Barreto if not a 
crochet membrane-line that links together 
a range of objects drawn from the world  
of childhood play – but also from labor, 
and from the gender roles imposed on 
people from early childhood all the way to 
old age? I often think that the closest we 
ever get to childhood is in old age. I am 
because someone was.

Nevertheless, even with these various 
conceptions, chaos endures – and we 
are compelled to learn to live with it, 
and within it. My personal experience of 
“being-together” was profoundly shaped 
by Dora Longo Bahia’s chaotic artwork, 
Clássico (Palmeiras x Corinthians) [Classic 

I came across Sandra Cinto’s little horse 
(White Horse): white, small, pony-sized, 
alone, suspended by a vertical beam right 
in the center of the exhibition. Yet there 
was a paradox. Despite its stillness and 
solitude – as if it had been separated 
from some colorful carousel it had once 
belonged to – seeing it seemed to suggest 
a sense of movement. A movement that, 
in turn, evoked the presence of its absent 
carousel companions. But where was 
the movement exactly? It was in me – in 
my gaze, in the laughter that bubbled up 
as I remembered the sound of children 
screaming on old playground rides in a 
small public square in Taboão da Serra, 
on the low-income suburbs of São Paulo. 
The movement belongs to the beholder. 
And as long as it is being seen, it is never 
alone, for its existence is tied to ours.

Being human is about being like the 
Sun, right?
And that’s what I think about when I 
consider the Bakongo philosophy,
an African philosophy from the 
Congo-Angola region
Which suggests that every human 
being is born like the Sun is borne 
up from the Earth.
The birth of a child in the community 
is the birth of a living sun1

In stepping away from European 
philosophies and opening myself to the 
thought traditions of the Congo-Angola 
region, I found guidance in a line from 
singer-songwriter Luedji Luna: “Every 
human being is born like the Sun is borne 
up from the earth.” That phrase reveals 
something powerful: for the Sun to reach 
its zenith at noon, it requires the collective 
effort of an entire community to raise it, 
together. This way of understanding the 
world is deeply rooted in a cosmogram 
called Dikenga, which shapes the ethical, 
social, and poetic foundations of Afro-

Game (Palmeiras x Corinthians)] (2003). 
This piece explores the interplay of music, 
noise, and sound, highlighting their 
tension with silence. Confronted with it, 
mediation seemed to align with its own 
inherent rhythm and timing, rather than 
dictating my own timing. Losing control 
has a powerful way of unraveling us.

This disorder prompted me to be more 
flexible – with the space, within it, and with 
the public. Sometimes, it’s just a matter 
of shifting your gaze slightly to the side. 
That’s how I noticed José Leonilson’s 
Ninguém tinha visto [No One Had Seen It] 
(c. 1988), [see image on page 94] quietly 
looking back at me with such delicacy, 
subtlety, and sensitivity. But was the 
artist’s life or context truly subtle and 
understated, considering he discovered he 
had HIV in 1991, a time when the disease 
carried brutal stigma and was viewed 
through a hygienist lens? Nevertheless, 
that very harsh reality echoes through his 
work with profound subtlety. With all that 
in mind, I return to my poetic itinerary:

1 - A single pebble can change the 
geography of an entire country.
2 - A static, solitary horse invites us  
to remember collective movement.
3 - Childhood and old age are 
connected by a membrane.
4 - Delicateness emerges amid  
brutal chaos.

The poetic perspective I’m drawing on 
here is about embracing our multifaceted 
life – and, once you embrace it as such, 
you proceed to transcreate it through 

1. LUNA, Luedji. “O que é o amor?.” In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. São Paulo: YB Music, 2020. 1 track. Available 
at: https://open.spotify.com/track/1m44LxAyX3chAg9LjzwX2F. Accessed Sep. 6 2025. 

2. Translator’s note: Terreiro refers to a sacred space in Afro-Brazilian religions such as Candomblé and Umbanda. More than 
a physical location, it is a spiritual, communal, and cultural center where rituals, ceremonies, and teachings take place, often 
serving as a place of resistance, ancestry, and collective memory.



160 161

language. This kind of transcreation 
requires both the ability to synthesize 
complex things and an openness  
to expand on things that seem  
deceptively simple.

Turning artworks into aphorisms, 
finding aphorisms within them, and 
approaching curatorial narratives and 
frameworks through multiple contexts 
are all methods of practicing poetry 
amidst the chaos of daily life. This isn’t 
the poetic chaos, but the bureaucratic 
kind inherent in putting on an exhibition: 
installation, scheduling group visits, 
administrative tasks, insurance, loans, 
external communications, and so forth. As 
educators, can we truly ever escape the 
mundane realities of exhibition logistics?

Probably not. But one can think of this 
as an exercise in moving between the 
ordinary and the extraordinary – an 
exercise which involves being fully 
present in the exhibition space, where the 
continuous interplay of choices constantly 
urges us toward responsibility, care, 
and curiosity. All of this serves a larger 
organization – whether personal, thematic, 
or methodological – effectively a curation 
of both our outer and inner worlds. Thus, 
we must identify the openings through 
which poetry can emerge, shaping itself 
into a museum visit, a poetic experience, a 
workshop, or the practice of storytelling.

If the ordinary belongs to the realm of 
order, and the extraordinary to the realm of 
contradiction, then the role of an educator 
in an art exhibition becomes, at its core, 
an embrace of the human condition in the 
world. This involves an attunement to the 
pendular motion of life’s diverse aspects 
– a movement that is simultaneously 
aesthetic, ethical, and political. Engaging 
with an exhibition’s layout, framework and 
artworks with vitality and creativity, even 

American Art, 1960–1985 (2018) at the 
Pinacoteca de São Paulo, I was part of 
a group led by an educator who invited 
us to explore the exhibition with her. 
Since then, I’ve often wondered who she 
was – and what it would take to become 
someone like her.

I spent nearly a year volunteering at the 
Museum of Modern Art of São Paulo 
(MAM São Paulo), between the Ticket 
Office and Production, but my hours were 
limited and the work was mostly internal, 
so I didn’t yet have a full picture of what 
the Education team did. That started to 
change when I joined the Brazilian Sign 
Language classes, and later, in early 2023, 
when I officially started my internship. I 
remember so clearly how full my heart 
felt back then, and how lucky I was to 
begin that chapter alongside someone 
as special as Naná – my first partner on 
the job, and now a friend I deeply admire 
outside of work.

It was my first day. Débora took us around 
to meet the museum teams, and when we 
got to the Education Department, San and 
Milena were there to welcome us. Over the 
next few days, I began to understand what 
the work really looked like from the inside. 
It took a while to settle into my body, but I 
was eager to try – to share with the public 
the things that make my eyes light up. 

And that’s how, with San’s warmth, 
Falcão’s boldness, Maria’s thoughtfulness, 
Léo’s sense of humor, Amanda Santos’ 
creativity, Carol’s agility, Luna’s insight, 
and Iraci’s sense of order, I was 
encouraged to show my true self. Naná’s 
playful way of connecting with people, 
and Dan’s ability to draw everyone in and 
make them laugh – both were essential in 
helping me see myself as an educator. And 
Amanza’s sharp eye and Pedro’s kindness 
helped me grow professionally, especially 

within everyday routines, and subsequently 
transforming that engagement into an 
educational action, is a defining gesture 
of the educator’s work in the context of 
exhibitions. Despite all the challenges, 
someone preceded us, and someone else 
will follow. Despite all the challenges, no 
carousel spins with only a single horse. And 
despite all the challenges notwithstanding, 
great tenderness and delicateness exists 
within chaos. Therefore, despite all the 
challenges, I choose to bring tiny molecules 
of enchantment and wonder into my work. 
And more than mere reflection, this text is 
also a living aphorism.

Bibliography
SANTOS, José Carlos dos; SILVA, 
Leandro Oliveira da. “Performance e 
ancestralidade: o que a cosmologia 
bakongo ensina sobre a infância negra 
brasileira?” Revista Brasileira de Estudos 
da Presença, v. 13, no. 1 (2023). Available 
at: https://www.scielo.br/j/rbep/a/
nMwyChX5X5DvqF9fP3vqBCn/. Accessed 
May 21, 2025.

-

What Do We Take with Us When  
a Cycle Ends? Becoming Part of  
the MAM Education Department:  
a Personal Account
by Bárbara Góes 

I get emotional writing about what these 
past eight months with you have been 
like. I think back on snapshots and 
moments – the first time I walked through 
that red door, the wonder I felt in those 
early weeks spending time in the studio – 
and I just feel so grateful for everything I 
got to experience.

Whenever I have the chance, I share what 
inspired me to join the Education team. 
When I visited Radical Women: Latin 

since, for the first time, I was introducing 
the world of art to other amazing people. 
Mirela’s thoughtful leadership – leading 
a team that moves in its own rhythm and 
constantly reinvents itself – also made a 
deep impression on me.

I used to say I was living a dream. And 
it was through the MAM São Paulo 
that I realized even dreams have their 
challenges. I had mine – some collective, 
shaped by the day-to-day of working 
in a museum’s Education Department; 
others, more personal. After all, being a 
rather quiet person, I often kept things 
to myself, thinking I could manage 
everything on my own.

But I was encouraged to share, to create, 
and to have multiple experiences – despite 
my short time here. I had the chance to 
work with cultural mediation, to develop 
activities in different formats and for 
different kinds of audiences. I got to meet 
so many people, and to be remembered 
by them – and maybe, just maybe, I stirred 
something in a few hearts along the way. 
[See images on pages 104 and 106]

The Education team made me believe in 
my own potential. Thank you all for your 
patience! I hope you know how much I 
care about you. I miss you already!

Love.



162 163

About the Authors

Amanda Alves Vilas Boas Oliveira, also 
known as Amanza, is an educator and 
photographer with a bachelor’s degree in 
Art History from the Universidade Federal 
de São Paulo (Unifesp) and a technical 
degree in Visual Communication from 
Etec Tiquatira. She hosts the podcast O 
Conceito, which focuses on art history and 
pop culture. She has worked at cultural 
institutions such as Pinacoteca de São 
Paulo, Sesc Consolação, and the São 
Paulo Municipal Department of Culture, 
as well as projects from the urban and 
social periphery. She currently works as an 
educator at the Museum of Modern Art of 
São Paulo. Her research explores the right 
to the city, musical expressions, and the 
culture of childhood.

Amanda Harumi Falcão is an artist, 
educator, and artisan. She first 
encountered the world of handicrafts 
at home through her mother and 
grandmothers, who did knitting, 
crocheting, and embroidery. Her interest 
in threads, manual work, and arts led her 
to the world of street crafts, from which 
she made a living exclusively for seven 
years. She holds a bachelor’s degree in 
Visual Arts and a licentiate degree in Arts 
from Centro Universitário Belas Artes 
de São Paulo, where she developed her 
scientific initiation research O bordado 
como linguagem na mediação cultural 
[Embroidery as a Language in Cultural 
Mediation]. She has worked in education 
departments at cultural institutions 
such as Sesc Pompeia and Sesc 24 
de Maio, taught the course Oficina de 
Bordado Livre: Costurando Memórias, 
Afetos e Reflexões [Free Embroidery 
Workshop: Weaving Memories, Affection, 
and Reflections] at Oficinas Culturais, 

proposed the Vivência de Bordado 
Poético [Poetic Embroidery Experience] 
at Instituto Adelina, and is currently an 
educator at the Museum of Modern Art of 
São Paulo. In her research, she seeks to 
weave together the relationship between 
memory and artisanal practice, and to 
create strategies for integrating folk or 
popular culture into the processes of 
cultural mediation and art education.

Amanda Santos is a designer and visual 
artist. She holds a degree in Graphic 
Design from Universidade de Mogi das 
Cruzes, a licentiate degree in Visual Arts 
from Faculdade Paulista de Artes, and 
a postgraduate degree in The Nature 
We Are: Philosophies and Practices for 
a Genuine Engagement with the World 
from A Casa Tombada. She works as an 
educator at the Museum of Modern Art 
of São Paulo, and her areas of interest 
and research include issues related to 
contemporary art, design, and education. 

Bárbara Góes, who identifies as a 
woman from the social periphery, is an 
undergraduate student in Art History 
at the Universidade Federal de São 
Paulo (Unifesp). She held a PIBEX 
scholarship (Institutional Program of 
University Extension Scholarships) in 
cultural mediation through the project 
Reciprocriar: Unifesp e a Ouvidor 63, 
in partnership with Ocupação Ouvidor 
63. She worked as an educator at the 
Museum of Modern Art of São Paulo, 
where her approach to cultural mediation 
and production is centered on listening, 
creating, and celebrating diverse voices.

Caroline Machado is an educator, 
artist, and cultural producer. She holds 
a technical degree in Dance, a licentiate 
degree in Visual Arts, and is pursuing a 
postgraduate degree in The Pedagogy of 
Subtleties in Early Childhood Education: 
on Epistemologies, Utopias, and 
Stubbornness from A Casa Tombada. Her 
research explores the connections between 
education, visual arts, and aspects of Afro-
diasporic and popular Brazilian culture. 
Currently, she is particularly interested in 
the realm of childhood.

Cauê Alves holds a master’s and a 
PhD in Philosophy from the Faculty of 
Philosophy, Languages and Literature, 
and Human Sciences at the Universidade 
de São Paulo (FFLCH-USP). He is a 
professor in the Department of Arts at the 
Faculty of Philosophy, Communication, 
Languages and Arts at the Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo 
(FAFICLA-PUC-SP) and chief curator 
of the Museum of Modern Art of São 
Paulo (MAM São Paulo). He has authored 
numerous art texts, which have been 
published by institutions such as Museu 
de Arte Contemporânea de Serralves 
(Porto), Pinacoteca de São Paulo, and Tate 
Modern (London). He serves as the head of 
the Art History, Criticism, and Curatorship 
Research Group at PUC-SP. From 2016 
to 2020, he served as chief curator of the 
Museu Brasileiro de Escultura e Ecologia 
(MuBE). His previous curatorial roles 
include assistant curator for the Pavilhão 
Brasileiro at the 56th Venice Biennale in 
2015, and associate curator for the 8th 
Bienal do Mercosul in 2011.

Cintia Cristina de Castro Mello is a 
pedagogical coordinator at the Centro 
de Educação Infantil (CEI) Fernão Dias. 
She holds degrees in Physical Education 
and Pedagogy, as well as a master’s 
in Education. She has worked in the 
municipal education system for 17 years, 
in both teaching and management roles. 
She currently leads teacher training at her 
school and oversees pedagogical projects 
and initiatives. She believes in an education 
built for and with children and educators.

Daniel Cruz is a peripheral 
multidisciplinary artist from Osasco, in 
the West Zone of São Paulo. A graffiti 
artist, poet, art educator, and teacher, he 
holds a bachelor’s and a licentiate degree 
in Language and Literature from the 
Universidade de São Paulo (USP), with a 
career that spans urban art, anticolonial 
literature, and education. As an artist and 
educator, he has led workshops focused 
on artistic creation and the appreciation 
of Afro-Brazilian cultures at institutions 
such as the Museum of Modern Art 
of São Paulo and Caixa Cultural. His 
contributions can also be seen at events 
such as Festa de Favela (Museu das 
Favelas), Expo Queer (with support from 
Parada SP), Point da USPIXO, and the 
Festival da Good Fellas Crew. He also 
organized the first graffiti workshop at 
USP’s Semana da Consciência Negra 
[Black Consciousness Week] and has 
directed artistic projects in public schools. 
In addition to his artistic practice, he 
works as a fashion designer for the brand 
Seven Padduan. His art explores themes 
of human transformation, anger, and 
isolation through the powerful imagery 
of masks. Ultimately, his work provides a 
platform for expression, belonging, and 
resistance, all based on Black and social-
peripheral experiences.



164 165

Leonardo Sassaki is a visual artist 
and educator whose work centers on 
synesthetic and multisensory practices in 
art education. He specializes in cultural 
accessibility and the inclusion of people 
with disabilities. He holds a licentiate 
degree in Visual Arts and a postgraduate 
training in Inclusive Education and  
Audio Description. With experience in  
non-formal education, he has worked on 
social assistance and educational initiatives 
within the third sector. After serving 
as an educator at the MAM Education 
Department, he now works as a Diversity 
and Accessibility Analyst on the curatorial 
team at the Museum of Modern Art of 
São Paulo. He also founded Sentindo 
os Sentidos, a company that provides 
accessibility and art education services.

Lucila Guedes de Oliveira holds a 
licentiate degree in Art Education from 
the Universidade de Caxias do Sul 
(UCS), as well as a master’s degree 
(2014) and a PhD (2024) in Education 
from the same institution. She holds 
postgraduate diplomas in Art/Education 
(2003), Educational Technology (2009), 
and Pedagogical Coordination (2016), and 
is currently pursuing a degree in Education 
and Ethnic-Racial Relations: Investigations 
of Amefrican Cosmoperceptions. She 
is a pedagogy researcher at the UCS, 
and started teaching Art in the municipal 
school system of Farroupilha in 2002 and 
of Caxias do Sul in 2014. Since 2024, 
she has also been a faculty member in 
the undergraduate programs in Visual 
Arts (Licentiate and Bachelor’s) at UCS. 
She previously taught in the Pedagogy 
program at Faculdade CNEC Farroupilha 
(2014–2018) and coordinated the 
Technical-Scientific Center for Education, 
Research, and Communication at the 
Diretoria de Museus e Memória de Caxias 
do Sul (2022). She has also worked as 

a pedagogical advisor at the Center for 
Studies and Research for the Caxias do 
Sul Municipal Department of Education 
(2018–2019) and was a member of the 
Standing Committee for Education on 
Ethnic-Racial Relations (2023). She 
currently coordinates the Visual Arts area 
of the Institutional Teaching Initiation 
Program (PIBID) and is a member of GT-26 
at the Court of Auditors of the State of Rio 
Grande do Sul, tasked with overseeing 
and supporting the implementation of 
Law 10.639/2003. Her research examines 
teacher training, art, and education for 
ethnic-racial relations.

Luna Aurora Souto is a writer, 
multidisciplinary word artist, educator, 
editor, and writing consultant. She 
holds a degree in Literature from the 
Universidade de São Paulo and is 
pursuing postgraduate studies in Art 
and Education at Centro Universitário 
Belas Artes. Her research explores the 
interdisciplinary connections of language 
in discourses on gender identity, focusing 
on travestilidades. She is the author of 
two books published by Editora Urutau: 
Mem(orais): poéticas de uma byxa-travesty 
preta de cortes (2019) and Prospectos: 
feitiços entre o tempo, o vórtex, o eu e 
o eco (2023). She has also contributed 
to two anthologies: Antologia Trans: 30 
poetas trans, travestis e não-binários 
(2017) and De bala em prosa: vozes da 
resistência ao genocídio negro (2020), 
which was a finalist for the Jabuti Prize 
in 2021. She also served as a writing 
consultant for the IDNAC publication 
Construções coletivas: identidade 
nacional e modernidade brasileira (2023). 
Additionally, she wrote the preface for 
Kaya Adu’s Cobra Rasteira: mitologia 
de uma transição de gênero (2021) and 
the afterword for the anthology TodAs 
EscreVemos (2021).

Maria Ferreira is an art educator, cultural 
producer, atelierista, and photographer. 
She holds a degree in History and 
is pursuing postgraduate studies in 
Psychopedagogy: Practice in Educational 
Contexts at the Pontifícia Universidade 
Católica de Minas Gerais (PUC Minas). 
She has extensive experience working 
with cultural institutions, including Itaú 
Cultural, Espaço Cultural Porto Seguro, 
Centro Cultural Banco do Brasil, and 
various Sesc units in São Paulo. Her work 
focuses on the educational potential of 
ludic-constructive practices, studying 
how they can help people engage with 
art. This research guides her development 
of educational materials, publications, 
workshops, and proposals. She also 
investigates how pedagogical materials 
contribute to cognitive and emotional 
development in early childhood, aiming 
to show how sensory and creative 
experiences shape the learning process.

Mariana Longo is a São Paulo-based 
artist and educator with a degree and 
postgraduate specialization in Visual 
Arts from the Universidade de São 
Paulo (USP). Over her 20-year career 
in art education, she has worked with 
major institutions such as the Museum 
of Modern Art of São Paulo (MAM São 
Paulo), Fundação Bienal de São Paulo, 
and Centro Cultural Banco do Brasil. 
Her experience also includes leading 
workshops for NGOs and contributing 
to teacher training programs. As an 
atelierista at Carandá Educação, her 
current work focuses on researching the 
relationship nature and studio practices 
in early childhood.

Mirela Estelles is a cultural mediator who 
explores the implication of storytelling in 
museum education and art exhibitions. 
She studied Communication in Body Arts 
at the Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo and specialized in Art 
Languages at Centro Universitário Maria 
Antonia, where she began her research 
and activities for the project Histórias 
para ver e ouvir [Stories to See and Hear] 
(2011–). With experience in contemporary 
art, education, books and reading, 
childhood cultures, intangible heritage, 
and museum audiences, she curates 
exhibitions and educational projects in 
schools, bookstores, libraries, museums, 
and other cultural institutions. She focuses 
on accessibility and diversity within the 
cultural management of multidisciplinary 
teams. Currently, she coordinates the 
Education Department at the Museum 
of Modern Art of São Paulo, where she 
has worked since 2009. At the museum, 
she curated the exhibition Elementar: 
fazer junto [Elementary: Doing It Together] 
(2023) and developed the projects Semana 
das culturas da infância [Children’s Culture 
Week] (2012–), Festival Corpo Palavra 
[Body Word Festival] (2021), and Histórias 
no jardim [Stories in the Garden] (2022–).

Pedro Queiroz is an undergraduate 
student in Social Sciences at Universidade 
Federal de São Paulo. A photography 
enthusiast, he has a history of covering 
popular demonstrations. He uses 
photography as a form of activism, 
seeking to present and construct his own 
narrative through his gaze, with a focus on 
preserving Black identities. Additionally, 
he is also an art educator in training at 
the Museum of Modern Art of São Paulo. 
(Instagram: @pedro.qzs)



166 167

Sansorai Oliveira is an educator, clinical 
psychologist, actress, and cultural 
producer. She has been a cultural worker 
since 2004 and is currently part of the 
Museum of Modern Art of São Paulo’s 
Education Department. She has worked 
at various institutions, including Centro 
de Atenção Integrada à Saúde Mental 
“Philippe Pinel” in Pirituba, public 
schools within the state and municipal 
education systems, Centros Educacionais 
Unificados, Fundação Bienal de São 
Paulo, Espaço Cultural Porto Seguro, 
and Sesc São Paulo units. From 2006 to 
2018, she was a member of II Trupe de 
Choque, a theater research group in São 
Paulo that received state funding from 
the Lei de Fomento ao Teatro da cidade 
de São Paulo [São Paulo City Law for the 
Promotion of Theatre] six times. She is 
currently involved in the management of 
OKUPAÇÃO CULTURAL CORAGEM in 
Cohab 2, in Itaquera, São Paulo.

Terezinha de Oliveira Buchebuan is an 
architect and urban planner who holds a 
degree in Architecture and Urbanism and a 
master’s in Literature and Culture from the 
Universidade de Caxias do Sul (UCS). She 
also holds a PhD in Urban and Regional 
Planning from the Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul (PROPUR/UFRGS). 
Since 2012, she has been a professor in 
the Architecture and Urbanism and the 
Interior Design programs at UCS.
Within the university, she has coordinated 
TaliesEM – Architecture and Urbanism 
Teaching Studio since 2016. She is also 
a member of the Core Teaching Faculty 
(Núcleo Docente Estruturante, NDE) for 
the Architecture and Urbanism program 
and serves on the Research, Innovation, 
Teaching, and Extension Committee 
(CEPE/UCS). In addition to her academic 
work, she is a member of the Municipal 
Council for Historical and Cultural 

Heritage of Caxias do Sul (COMPAHC) 
and, since 2024, has served as general 
coordinator of TERRA Coletiva – Território. 
Educação. Moradia. Cultura. Popular. 
Her professional experience focuses on 
urban development, including Technical 
Assistance for Housing of Social Interest 
(ATHIS), participatory community projects, 
interventions in consolidated urban social 
housing areas, and cultural heritage.

Valquíria Prates is a researcher, curator, 
and educator. She collaborates with 
museums, libraries, universities, schools, 
and cultural institutions, coordinating 
education, mediation, and training 
programs, as well as curating exhibitions, 
and organizing publications and 
residencies. She holds a master’s degree 
in education and public accessibility 
policies, and a PhD in arts. She is a 
consultant for the Museum of Modern Art 
of São Paulo’s Education Department, 
Instituto Cultural Vale, and IMS Educação, 
as well as a cultural mediation researcher 
at Polo Sociocultural Sesc Paraty.



168 169

Créditos

realização [realization] 
Museu de Arte Moderna
de São Paulo 

organização [editors]
Mirela Estelles
Valquíria Prates

textos [texts] 
Amanda Falcão
Amanda Santos
Amanza Alves
Bárbara Góes
Caroline Machado
Cauê Alves 
Cintia Mello
Daniel Cruz
Elizabeth Machado
Leonardo Sassaki
Lucila Guedes de Oliveira 
Luna Aurora
Maria Ferreira
Mariana Longo
Mirela Estelles
Pedro Queiroz
Sansorai Oliveira
Terezinha Buchebuan 
Valquíria Prates

identidade visual e projeto gráfico
[visual identity and graphic design] 
Paulo Vinicius Gonçalves Macedo 
Rafael Kamada 

coordenação [coordination] 
Ane Tavares 

produção gráfica [graphic production] 
Leandro da Costa 

coordenação editorial
[editorial coordination] 
Renato Schreiner Salem 

tradução para o inglês
[English translation] 
Pedro Vainer 

revisão e preparação de texto
[copy editing and proofreading] 
Divina Prado
Isabela Maia
Rosana Kim

 
tratamento de imagem e 
impressão
[photo retouching and printing] 
Ipsis 



170 171

MUSEU DE ARTE 
MODERNA DE SÃO 
PAULO

presidente de honra
[honorary president]
Milú Villela

diretoria  
[management board]
presidente [president]
Elizabeth Machado
vice-presidente  
[vice president]
Daniela Montingelli 
Villela
diretora jurídica [legal 
director]
Tatiana Amorim  
de Brito Machado
diretor financeiro  
[financial director]
José Luiz Sá  
de Castro Lima
diretores [directors]
Camila Granado  
Pedroso Horta
Marina Terepins 
Raphael Vandystadt 

conselho deliberativo
[advisory board]
presidente [president]
Geraldo José Carbone
vice-presidente  
[vice president]
Henrique Luz
conselheiros  
[board members]
Adolpho Leirner
Alfredo Egydio Setubal
Andrea Paula Barros 
Carvalho Israel  
da Veiga Pereira
Antonio Hermann  
Dias de Azevedo
Caio Luiz de Cibella  
de Carvalho
Eduardo Brandão
Eduardo Mazzilli  
de Vassimon

Eduardo Saron Nunes 
Eduardo Sirotsky Melzer
Erica Jannini Macedo
Fábio de Albuquerque
Fábio Luiz Pereira  
de Magalhães
Francisco Pedroso Horta
Frank Geyer Abubakir
Helio Seibel
Jean-Marc Etlin
Jorge Frederico  
M. Landmann
Lucia Hauptman
Luís Terepins
Luiz Deoclécio  
Massaro Galina
Maria Regina Pinho  
de Almeida
Mariana Guarini 
Berenguer 
Mário Henrique  
Costa Mazzilli
Martin Grossmann
Neide Helena de Moraes
Paulo Setubal Neto
Peter Cohn
Renata Mei Hsu 
Guimarães
Roberto B. Pereira  
de Almeida
Rodolfo Henrique Fischer
Rolf Gustavo  
R. Baumgart
Salo Davi Seibel
Sérgio Ribeiro da  
Costa Werlang
Sergio Silva Gordilho
Susana Leirner Steinbruch

comitê cultural e de 
comunicação [cultural 
and communications 
committee]
coordenação [coordination]
Fábio Luiz Pereira  
de Magalhães 
membros [members]
Andrea Paula  
Barros Carvalho Israel  
da Veiga Pereira
Camila Granado  
Pedroso Horta

Eduardo Saron Nunes
Elizabeth Machado
Fábio de Albuquerque
Jorge Frederico M. 
Landmann
Maria Regina Pinho  
de Almeida
Martin Grossmann
Neide Helena de Moraes
Raphael Vandystadt

comitê de governança
[governance committee]
coordenação [coordination]
Mário Henrique  
Costa Mazzilli 
membros [members]
Daniela Montingelli 
Villela
Elizabeth Machado  
de Oliveira
Erica Jannini Macedo
Geraldo José Carbone
Henrique Luz
Mariana Guarini 
Berenguer
Sérgio Ribeiro  
da Costa Werlang
Tatiana Amorim  
de Brito Machado

comitê financeiro e de 
captação [financial and 
fundraising committee]
coordenação [coordination]
Francisco Pedroso Horta
membros [members]
Daniela Montingelli 
Villela
Eduardo Mazzilli  
de Vassimon
Elizabeth Machado
Jean-Marc Etlin
José Luiz Sá  
de Castro Lima
Lucia Hauptman
Luís Terepins

comitê de nomeação
[nomination committee]
Alfredo Egydio Setubal

Elizabeth Machado
Geraldo José Carbone
Henrique Luz

conselho fiscal  
[fiscal board]
titulares  
[standing members]
Demétrio de Souza
Reginaldo Ferreira 
Alexandre
Susana Hanna  
Stiphan Jabra (presidente 
[president]), in memoriam 
suplentes [alternates]
Magali Rogéria  
de Moura Leite
Rogério Costa 
Rokembach
Walter Luís Bernardes 
Albertoni

comissão de arte  
[art commission]
Alexia Tala
Claudinei Roberto  
da Silva
Cristiana Tejo
Daniela Labra
Rosana Paulino

comissão de ética  
e conduta [ethics 
commission]
Daniela Montingelli 
Villela
Elizabeth Machado
Erica Jannini Macedo
Sérgio Miyazaki
Sérgio Ribeiro  
da Costa Werlang
Tatiana Amorim  
de Brito Machado

associados patronos
[associate patrons]
Adolpho Leirner
Alfredo Egydio Setubal
Antonio Hermann Dias 
de Azevedo

Daniela Montingelli 
Villela
Eduardo Brandão
Eduardo Saron Nunes
Fernando Moreira Salles
Francisco Pedroso Horta
Geraldo José Carbone
Helio Seibel
Henrique Luz
Jean-Marc Etlin
Mariana Guarini 
Berenguer
Mário Henrique  
Costa Mazzilli
Neide Helena de Moraes
Paulo Setubal Neto
Peter Cohn
Roberto B. Pereira  
de Almeida
Rodolfo Henrique Fischer
Rolf Gustavo R. Baumgart
Salo Davi Seibel
Sérgio Ribeiro da  
Costa Werlang

núcleo panorama
[panorama art hub]
coordenação [coordination]
Camila Granado  
Pedroso Horta
membros [members]
Anita Kuczynski
Antonia Bergamin, 
Conrado Mesquita e [and] 
Tomás Toledo
Antonio Almeida e [and] 
Michele Uchoas de Paula
Cleusa De Campos 
Garfinkel
Débora Assalve Greve
Diego Fernandes e [and] 
Dani Romani Fernandes
Eduardo Suassuna e 
[and] Marcelle Farias
Fátima e [and] Marco 
Antonio Lima
Felipe Dmab,  
Matthew Wood e [and] 
Pedro Mendes
Luiz Alberto Danielian e 
[and] Ludwig Danielian
Malvina Sammarone

Maria Luísa Barros
Marília Chede Razuk
Odine e [and] Marcos 
Ribeiro Simon
Olavo Egydio  
Setubal Junior
Ricardo e [and]  
Julia Simon
Rodrigo Mitre
Teodoro Bava e [and] 
Eduardo Baptistella Jr
Teresa Cristina R. 
Ralston Botelho Bracher
Thiago Gomide e [and] 
Fabio Frayha
Vanessa e [and]  
Bruno Amaral
Vilma Eid
William Maluf

núcleo contemporâneo 
[contemporary art hub]
coordenação [coordination]
Camila Granado  
Pedroso Horta
membros [members] 
Adriana de C.  
Leal Andreoli
Ana Carmen Longobardi
Ana Eliza Setubal
Ana Lopes
Ana Lucia Siciliano
Ana Paula Cestari
Ana Paula Vilela Vianna
Ana Serra
Ana Teresa Sampaio
Andrea Gonzaga
Antonio de Figueiredo 
Murta Filho
Antonio Marcos  
Moraes Barros
Beatriz Freitas 
Fernandes Távora 
Filgueiras
Beatriz Yunes Guarita
Bruna Riscali
Camila Barroso  
de Siqueira
Camila Tassinari
Carolina Costa  
e Silva Martins
Cintia Rocha



172 173

Cleusa de Campos 
Garfinkel
Cristiana Rebelo Wiener
Cristina Baumgart
Cristina Canepa
Cristina Tolovi
Daniela M. Villela
Daniela Steinberg Berger
Eduardo Mazilli  
de Vassimon
Elen Leirner
Esther Cuten Schattan
Fabrício Guimarães
Felipe Akagawa e [and]
Angela Akagawa
Fernanda Mil-Homens 
Costa
Fernando Augusto 
Paixão Machado
Flávia Regina  
de Souza Oliveira
Florence Curimbaba
Gustavo Clauss
Helena Gualandi Verri
Hena Lee
Isabel Ralston  
Fonseca de Faria
Janice Mascarenhas 
Marques
José Eduardo Nascimento
José Augusto  
Abujamra Kappaz
Judith Kovesi
Juliana de Souza  
Peixoto Modé
Karla Meneghel
Leila Rodrigues  
Jacy da Silva
Luciana Lehfeld Daher
Luisa Malzoni Strina
Márcio Alaor Barros
Maria Cláudia Curimbaba
Maria das Graças 
Santana Bueno
Maria do Socorro Farias 
de Andrade Lima
Maria Julia Freitas Forbes
Maria Teresa Igel
Mariana de Souza Sales
Mariana Schmidt  
de Oliveira Iacomo
Marina Lisbona

Mônica Mangini
Monica Vassimon
Nadja Cecilia Silva  
Mello Isnard
Natalia Jereissati
Orlando Facioli Junior
Patricia Magano
Paula Almeida  
Schmeil Jabra
Paulo Setubal Neto
Raquel Steinberg
Regina de  
Magalhaes Bariani
Renata Nogueira  
Studart do Vale
Renata Paes Mendonça
Rosa Amélia de Oliveira 
Penna Marques Moreira
Rosana Aparecida Soares 
de Queiróz Visconde
Rosana Wagner  
Carneiro Mokdissi
Sabina Lowenthal
Sérgio Ribeiro  
da Costa Werlang
Silvio Steinberg
Sonia Regina Grosso
Sonia Regina Opice
Tais Dias Cabral
Tatyane Frasson 
Henriques
Titiza Nogueira
Vera Lucia Freitas Havir
Wilson Pinheiro Jabur

     

colaboradores [staff]

curador-chefe  
[chief curator]
Cauê Alves

superintendente executivo
[chief operating officer]
Sérgio Miyazaki 

acervo [collection]
coordenadora [coordinator]
Patrícia Pinto Lima
analista [analyst]
Marina do Amaral 
Mesquita
conservadora [conservator]
Bárbara Blanco 
Bernardes de Alencar
arthandler
Alekiçom Lacerda
documentalista 
[documentalist]
Camila Gordillo de Souza 
assistente [assistant]
Taline de Oliveira 
Bonazzi (PJ)

assistente à 
presidência, curadoria 
e superintendência 
[management board, 
curatorship, and 
superintendence assistant]
Daniela Reis

analista de controladoria 
[controllership analyst]
Janaina Chaves  
da Silva Ferreira

biblioteca [library]
supervisor em museologia 
[museology supervisor]
Pedro Nery
bibliotecário 
documentalista 
[documentation librarian]
Victor de Almeida Serpa

analista de documentação 
e biblioteca [documentation 
and library analyst]
Thaís Pereira Silveira
de Almeida

comunicação 
[communication]
coordenadora [coordinator]
Ane Tavares
analistas [analysts]
Juliana Pithon
Nicolas Oliveira Souza (PJ), 
in memoriam
Rachel de Brito Barbosa
Valbia Lima (PJ)
assessor de imprensa 
[press officer]
Evandro Pimentel (PJ)
designers
Paulo Vinícius  
Gonçalves Macedo 
Rafael Soares Kamada
videomaker
Marina Paixão/Planes (PJ)

curadoria [curatorship]
supervisora [supervisor]
Gabriela Gotoda
analista de diversidade  
e acessibilidade [diversity 
and accessibility analyst]
Leonardo Sassaki 
assistente de curadoria 
[curatorial assistant]
Danilo Cavalcante

educativo [education]
coordenadora [coordinator]
Mirela Agostinho Estelles
analista [analyst]
Maria Iracy Ferreira Costa
educadores [educators]
Amanda Alves Vilas  
Boas Oliveira 
Amanda Harumi Falcão
Amanda Silva dos Santos
Caroline Machado
Luna Aurora Souto 
Ferreira

Maria da Conceição 
Ferreira da Silva
Pedro Henrique  
Queiroz Silva 
estagiárias [interns]
Anna Liz Santos 
Gonçalves
Juliana Rodrigues Vital

administrativo financeiro
[financial administration]
coordenador [coordinator]
Gustavo da Silva Emilio
comprador [buyer]
Fernando Ribeiro Morosini
analistas [analysts]
Elissandra de Castro 
Lima da Silva
Renata Noé  
Peçanha da Silva
Roberto Takao  
Honda Stancati
assistente [assistant]
Lucas Corcini e Silva
auxiliar [auxiliary]
Paulo Henrique  
da Silva Magalhães

jurídico [legal] 
advogadas [lawyers]
Renata Cristiane 
Rodrigues Ferreira 
(Borges Sales & Alem 
Advogados)
Sofia Barroso Cavalcante 
(Borges Sales & Alem 
Advogados)

relacionamentos e 
negócios [outreach 
programs and business]
coordenadora [coordinator]
Larissa Piccolotto 
Ferreira
analista [analyst]
Marcio da Silva Lourenço

relacionamentos  
[outreach programs]
supervisora de 
relacionamentos [outreach 
programs supervisor]
Giselle Moreira Porto
analistas [analysts]
Lara Mazeto Guarreschi 
(Clube de Colecionadores 
[Collectors’ Club])
Brunna Ariely  
Macedo da Silva  
(Programas Institucionais 
[Institutional Programs])

negócios [business]
supervisor de negócios 
[business supervisor]
Fernando Araujo  
Pinto dos Santos
analista [analyst]
Tainã Aparecida  
Costa Borges  
(Loja [Shop])
assistente [assistant]
Camila da Silva Barbosa 
(Loja [Shop])

parcerias e projetos 
incentivados  
[partnerships and cultural 
incentive law projects]
coordenadora [coordinator]
Kenia Maciel Tomac

parcerias [partnerships]
analista [analyst]
Beatriz Buendia Gomes
auxiliar [auxiliary]
Renata Rocha

projetos incentivados 
[cultural incentive law 
projects]
analista [analyst]
Deborah Balthazar Leite
assistente [assistant]
Isadora Martins da Silva



174 175

assessoras técnicas 
[technical advisors]
Marisa Tinelli, Simone 
Meirelles e [and] Sirlene 
Ciampi (Odara Assessoria 
Empresarial em Projetos 
Culturais LTDA.)

patrimônio [premises and 
maintenance]
coordenador [coordinator]
Stefan Salej Gomes
analista [analyst]
Vitor Gomes Carolino
oficial de manutenção
[maintenance officer]
André Luiz (Tejofran) 
auxiliares [auxiliary]
Venicio Souza Monteiro 
Lucas Henrique da Silva 
(Avtron Engenharia)

motofretista  
[motorcycle courier]
Agenor Arruda
(Dimensão Express)

limpeza [cleaning]
Erika Martins de Souza 
(Tejofran)
Iracema Nascimento 
Araujo (Tejofran)
Luiza Ananias Rabelo 
(Tejofran)

monitoramento e 
orientadores de público 
[monitoring and audience 
guidance]
Power Systems

produção de exposições 
[exhibition production]
coordenadora [coordinator]
Ana Paula Pedroso 
Santana

platina [platinum]
3M do Brasil
BV
Good Storage
Grupo Ultra
Suzano
Unipar

ouro [gold]
Ageo Terminais
Alupar
Bloomberg
BMA
Goldman Sachs
Grupo Comporte
Iochpe Maxion
Leo Madeiras
Lockton
Pinheiro Neto
Stella Artois
TozziniFreire Advogados
Vivo

prata [silver]
PWC

parcerias institucionais 
[institutional partnerships]
ACT Editora
Africa Creative
BMA
Canopy
REAG Belas Artes
Chandon
Deutsche Bank
FIAP
Gomide & Co
Gusmão & Labrunie 
Propriedade Intelectual
Hugo Boss
ICIB – Instituto Cultural 
Ítalo-Brasileiro
Inner Light
Interlight Iluminação
James Lisboa Leiloeiro 

produtoras [producers]
Bianca Yokoyama
da Silva 
Elenice dos Santos 
Lourenço
assistente [assistant]
Paola da Silveira Araujo

recursos humanos
[human resources]
coordenadora [coordinator]
Karine Lucien Decloedt
analista [analyst]
Débora Cristina  
da Silva Bastos

tecnologia da informação 
[information technology]
coordenador [coordinator]
Nilvan Garcia de Almeida
suporte técnico  
[technical support]
Felipe Ferezin (INIT NET)
Rafael Dias (INIT NET)
Joarli Leandro (INIT NET)
estagiário [intern]
Luis Henrique  
Santana da Silva

mantenedores [sponsors]     

Oficial
Kaspersky
Lefosse Advogados
Neovia
Mercure Hotels
Saint Paul 
Escola de Negócios
Senac
Seven

parcerias de mídia
[media partnerships]
Arte Que Acontece
Estadão
Inner Editora
Piauí
Quatro Cinco Um

programas educativos 
[educational programs]

contatos com a arte 
[contacts with art]
Grupo Ultra
domingo mam
[mam sunday]
BV
igual diferente
[different equal]
3M do Brasil
Tozzini Freire Advogados
programa de visitação 
[visitation program]
Vivo
arte e ecologia
[art and ecology]
Unipar
família mam
[mam family]
MAM São Paulo



176

Este livro foi composto na fonte Helvetica e impresso em papéis  
Masterblank Lino 270 g/m2 (capa) e Pólen Bold 90 g/m2 (miolo),  
em novembro de 2025, pela gráfica Ipsis. 

 MUSEU DE ARTE MODERNA DE SÃO PAULO

	 Dez perguntas do MAM educativo para a mediação cultural / 
organização Mirela Estelles, Valquíria Prates ; coordenação Ane Tavares 
;[tradução para o inglês/English translation Pedro Vainer]. -- 1. ed.

	 São Paulo, SP : Museu de Arte Moderna de São Paulo, 2025. 

	 Ed. bilíngue: português/inglês
	 Vários autores.
	 Bibliografia

	 ISBN 978-65-84721-22-7 

	 1. Arte e sociedade 2. Comunicação e cultura 3. Educação 4. 
Mediação 5. Multiculturalismo - Brasil I. Estelles, Mirela. II. Prates, Valquíria. 
III. Tavares, Ane.

	 25-310594.0
	 CDD-707


